
 



 

Hadislerde “Sevgi” 
 

 

 

 

 

 

 

Semra BİLGİN EKİN 

 

 

 

 

 

 

 

 



                  Kitap Adı       :       Hadislerde “Sevgi” 

                         Yazar :       Semra Bilgin Ekin 

                        Editör       :       Prof. Dr. Muhammet Yılmaz 

                          ISBN :       978-625-7617-59-8 

    SAMER Yayınları :       135 

Genel Yayın Yönetmeni       :       Prof. Dr. Feyza Betül Köse 

         Dizgi & Kapak :       SAMER 

 

 

 

KSÜ Siyer-i Nebî Araştırmaları Uygulama ve Araştırma Merkezi  

SAMER Yayınları 

 

             Adres :    KSÜ Avşar Kampüsü  

                              Onikişubat/Kahramanmaraş  

           İletişim :    0344 300 27 09 

           e-posta :    samer@ksu.edu.tr 

 

Kahramanmaraş-2025 

 

Bu kitap, yzarın “Hadisler Bağlamında İnsanlar Arası İlişkilerde Sevginin 

Yeri ve Değeri ” adlı yüksek lisans tezinin gözden geçirilmiş yayın halidir.



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sevgili anneciğim Süveybe Bilgin’'e… 



~ 4 ~ 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖNSÖZ ................................................................................................................. 7 

 

- GİRİŞ - 

 

1. Araştırmanın Konusu ve Kapsamı ............................................................... 10 

2. Araştırmanın Önemi ve Amacı ..................................................................... 10 

3. Araştırmanın Metodu .................................................................................... 11 

 

- BİRİNCİ BÖLÜM -  

SEVGİ KAVRAMI VE ÇEŞİTLERİ 

 

1. Sevgi Kavramının Sözlük ve Terim Anlamı ................................................ 14 

 el-Muhabbe”: .......................................................................... 14“ ”المحبة“ .1.1

 el-Mevedde”:........................................................................... 18“ ”المودة“ .1.2

 er-Rahme”: ............................................................................. 19“ ”الرحمة“ .1.3

 er-Rızâ”: .................................................................................. 20“ ”الرضا“ .1.4

 el-Alak”: ................................................................................... 21“ ”العلق“ .1.5

 el-Hevâ”: ................................................................................. 22“ ”الهوى“ .1.6

 el-‘Işk”: .................................................................................... 23“ ”العشق“ .1.7

2. Sevginin Psikolojik Yönü............................................................................... 23 

3. Hadislerde Sevgi Çeşitleri ............................................................................. 27 



 
 
 

~ 5 ~ 

3.1. Allah Sevgisi ........................................................................................ 27 

3.2. Peygamber Sevgisi ............................................................................... 36 

3.3. Doğa ve Çevre Sevgisi ......................................................................... 44 

3.4. Hayvan Sevgisi .................................................................................... 49 

3.5. Dünya ve Mal Sevgisi .......................................................................... 53 

 

- İKİNCİ BÖLÜM -  

HADİSLERDE İNSAN SEVGİSİ 

 

1. İnsanın Diğer İnsanları Sevmesi ................................................................... 58 

1.1. Anne-Baba Sevgisİ ............................................................................... 58 

1.2. Eş Sevgisi .............................................................................................. 66 

1.3. Çocuk Sevgisi ....................................................................................... 76 

1.4. Mümin Sevgisi ..................................................................................... 91 

1.5. Gayrimüslime Muamelenin Ölçüsü ................................................. 100 

2. Hadislerde İnsanlar Arasındaki Sevgiyi Arttırmak İçin Emir ve 

Tavsiyeler .................................................................................................... 107 

2.1. Yardımsever Olmak........................................................................... 107 

2.2. Hastaları Ziyaret Etmek .................................................................... 111 

2.3. Selâmlaşmak ...................................................................................... 114 

2.4. Hediyeleşmek .................................................................................... 116 

3. Hadislerde İnsanlar Arasında Sevgiyi İhlal Edecek Tutum ve 

Davranışlar .................................................................................................. 118 

3.1. Yalan Söylemek.................................................................................. 118 



 
 
 

~ 6 ~ 

3.2. Haset Etmek ....................................................................................... 121 

3.3. Gıybet Etmek...................................................................................... 123 

3.4. Tecessüste Bulunmak ........................................................................ 124 

3.5.“Su-i Zan” da Bulunmak: ................................................................... 126 

4. Sevginin Toplumsal Yapıya Etkisi .............................................................. 127 

SONUÇ  ............................................................................................................ 131 

KAYNAKÇA .................................................................................................... 135 

 

 



~ 7 ~ 

 

 

 

 

 

 

ÖNSÖZ 

Kendisine bahşedilen melekeler sebebiyle diğer canlı varlıklardan daha 

üstün bir konuma yerleşen insanoğlu, duygusal olması hasebiyle de diğer 

varlıklardan ayrılır. Ancak sevmeye, iyilik yapmaya yatkınlığı olan insanın 

aynı ölçüde nefret etmeye ve kötülük işlemeye de bir temayülü olduğu inkâr 

edilemez. Bu iki zıt duyguya eşit mesafede yaratılan insan kendi akıbetini, bu 

konudaki seçimi yani kalbinde ve dolayısıyla yaşamında hâkim kılacağı 

duyguya göre belirlemektedir. Zira insanın kendini gerçekleştirebilmesi ve 

kendi dışındaki varlıklara karşı da insani bir tutum sergileyebilmesine 

sevginin yadsınamayacak bir güç kattığı muhakkaktır. Sevgi insanlar 

arasında birlik, beraberlik ve dayanışma ortamının oluşmasına katkı 

sunarken, bunun zıddı olan nefret duygusunun hâkim olması halinde de 

yıkıcı sonuçların vuku bulması kaçınılmazdır. 

Kur’an ve sünnette sevgi konusu birçok yerde ele alınmış ve insanın 

varlıklara olan sevgisinin ölçüsü belirlenmiştir. Sevgi, bir duygu olarak 

müsbet gözükse de, bu duygunun neye izafe edildiği oldukça önem arz 

etmektedir. Allah, insanı kendi zatına ve yarattığı bazı varlıklara karşı sevgi 

hususunda yönlendirmiş, onun kimi varlıklara sevgi beslemesini ise 

menetmiştir. 

Bu çalışmamızda sevgi konusuna genel olarak değinsek de, sevgiyi 

bilhassa insan ilişkileri açısından ele aldık. Çalışmamız hususunda büyük bir 

iddiamızın olmamasıyla beraber, bu çalışmamızın akademik camiaya ufak da 



 
 
 

~ 8 ~ 

olsa bir katkı sunmasını temenni ederim. Çalışmak bizden, başarı ise 

Allah’tandır. 

Son söz olarak, çalışmam boyunca desteğini benden esirgemeyen 

danışman hocam Prof. Dr. Muhammet Yılmaz’a, değerli katkılarından dolayı 

kıymetli hocalarım Prof. Dr. Ali Osman Ateş’e, Prof. Dr. Feyza Betül Köse’ye, 

Prof. Dr. Mahmut Yeşil’e, Prof. Dr. Bekir Tatlı’ya, Doç. Dr. Rıdvan Yarba’ya 

ve Dr. Öğr. Üyesi Nagihan Emiroğlu’na teşekkürlerimi sunuyorum. Ayrıca 

çalışmamın yayımlanmasını üstlenen SAMER Yayınlarına emeklerinden 

dolayı müteşekkirim. 

              
 Semra BİLGİN EKİN 

         Mersin - 2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

- GİRİŞ - 



~ 10 ~ 

 

 

 

 

 

 

 

1. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE KAPSAMI 

Bu araştırmanın konusu, hadisler bağlamında sevginin insanlar arası 

ilişkilerde yeri ve değerini incelemektir. Tezimizin ana konusu her ne kadar 

bu şekilde belirlenmiş olsa da insanın diğer varlıklara karşı olan sevgisine de 

yer verdik. 

Hadis eksenli hareket ettiğimiz bu çalışmada, Hadis alanında Kütüb-i 

Tis’a’ya ve konuyla alakalı ele alınan hadislerin daha iyi anlaşılması açısından 

bu kaynakların şerhlerine müracaat ettik. Hadis alanıyla ilişkili olan Tefsir ve 

Siyer kaynaklarından da ulaşılabildiği oranda istifade ettik. Araştırma 

konumuz psikolojik zeminde de ele alınmaya muhtaç olduğundan, Psikoloji 

Bilimi de başvurulan diğer bir alandır. 

 

2. ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ VE AMACI 

İnsani ilişkilerin belli bir düzen içinde sürdürülebilmesi için hukuk 

kurallarının yanında sevginin de bulunması gerektiği bir gerçektir. 

Toplumun en küçük birimi olan aileden başlamak üzere toplumun bütün 

bireylerine varıncaya kadar huzur, güven ve dayanışmanın sağlanmasında 

sevginin rolü tartışılmazdır. 

İslam; sevgi, saygı, adalet, şefkat, merhamet, hoşgörü gibi pek çok din ve 

kültür tarafından evrensel kabul edilen değerlere sahiptir. İslam, ihtiva ettiği 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 11 ~ 

esaslar ve benimsediği ahlaki değerler ile huzurlu bir toplum inşasını 

hedeflemektedir. Ancak günümüz dünyasında maddenin ön planda olması, 

insanlar arası ilişkilerde çıkar, menfaat gibi kriterlerin temel alınması, bu 

yaşayış tarzının İslam’ın hedefleriyle çeliştiğinin ve sevgi duygusunun geri 

planda bırakıldığının bir göstergesidir.  

Sevgi, saygı ve hoşgörü gibi değerlerden kopuk olan fertlerden oluşan 

toplumlarda birlik ve beraberliğin bozulması kaçınılmazdır. Günümüz 

müslüman kesiminin, islamın temel bir dinamiği olan sevgi unsurunu 

gündemine alıp hayata karşı ona göre bir perspektif oluşturması birlik ve 

beraberliğimiz açısından büyük ehemmiyet arz etmektedir.  

Sevgiyi toplumsal bağlamdaki dönüştürücü gücü açısından temel bir 

unsur olarak gördüğümüzden, sevgi temelinde bir tez çalışması yapmayı 

amaçlamaktayız. Hadislerde insan sevgisi bağlamında sevgi konusunu ele 

alan mevcut bir çalışmayla karşılaşmadığımızdan, belirlediğimiz alanda 

yapacağımız çalışmanın önem taşıdığını düşünüyoruz. Kur’an-ı Kerim’den 

sonra müslümanlar için en muteber kaynak olan hadisler ışığında insan 

ilişkilerinde sevginin değerini tespit etmenin, huzurlu ve birbirine 

kenetlenmiş bir toplumun oluşmasına katkı sunacağını umuyoruz. 

 

3. ARAŞTIRMANIN METODU 

Araştırmanın konusu hadisler bağlamında sevgi olması hasebiyle 

öncelikli olarak muteber hadis kaynaklarından istifade edilmiştir. Ancak 

bunun Kütüb-i Tis’a ile sınırlandırılmasını tercih ettik. Bu kaynaklardan 

konuyla alakalı hadisler derlenirken şerhlere de başvurduk. 

Araştırmada her ne kadar hadis metinleri temel alınarak bir çerçeve 

oluşturulsa da, konuyla alakalı Kur’an ayetleri hadislerle birlikte zikrettiki. 

Tefsir kaynaklarına başvurulurken modern dönemdeki müfessirlerin 

görüşlerine de yer verdik. 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 12 ~ 

 Tez çalışmamızın konusu olan “sevgi” kavramı ve bununla ilişkili birçok 

kavram semantik açıdan da ele alınmaya çalıştık. Bu kavramların ayet ve 

hadislerde geçtiği yerler örneklendirme yoluna gidilerek belirttik. 

 “Sevgi” Psikoloji alanını da ilgilendiren bir konu olması hasebiyle bu 

alanda sevgi konulu birçok eser mevcuttur. Bu eserlerden elde edebildiğimiz 

veriler, ayet ve hadis metinlerinden yola çıkarak ulaştığımız neticeyi 

desteklemesi açısından çalışmamıza katkı sunmuştur. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

- BİRİNCİ BÖLÜM - 

SEVGİ KAVRAMI VE ÇEŞİTLERİ 



~ 14 ~ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1. SEVGİ KAVRAMININ SÖZLÜK VE TERİM ANLAMI 

Sözlük anlamı, “İnsanı gereğinde özveriye götürecek olan bir şeye ya da 

bir kimseye bağlılık duygusu, herhangi bir şeye karşı duyulan ilgi”1 demek 

olan sevgi kelimesi Arapçada birden çok kelimeyle ifade edilir. Bu başlık 

altında Arapçada sevgi kelimesini doğrudan karşılayan ve sevgi kelimesiyle 

yakın anlama gelen kavramları inceleyeceğiz. 

 :”el-MUHABBE“ ”المحبة“ .1.1

Dilimizde “muhabbet” olarak telaffuz edilen “el-muhabbe” kavramı 

nefret kelimesinin zıddıdır. Çok sevmek demektir.2 Muhabbet kelimesinin; 

“el-hubb”, “el-hibab”, “el-habib”, “el-hıbb”gibi sevginin farklı durumlarını 

ifade eden türevleri bulunmaktadır.3 

Kökü “ حبب” olan muhabbet kelimesi şu beş anlamı ihtiva etmektedir: 

                                                   
1 Demiray, Kemal, Temel Türkçe Sözlük, İnkılap Kitabevi, Anka Ofset, İstanbul, 1988, 721. 
2 İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Muhammed b. Mükerrem, Lisânu’l-Arab, I-XV, Dâru Sâdır, 

Beyrut tr, “h-b-b”, I, 289-290. 
3 İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, “h-b-b”, I, 289-290. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 15 ~ 

1-) “Saflık ve Beyazlık” anlamına gelir.4 Araplar, dişlerin beyazlığı, saflığı 

ve parlaklığını ifade etmek için “ حبب الاسنان” (Habebu’l-Esnân) tabirini 

kullanır.5 Bu anlamıyla “muhabbet”, sevginin katıksız halini ifade eder.6 

2-) “Yükseklik ve Zuhur Etme” manasına gelir. Şiddetli yağmur 

yağdığında yükselen suyun üzerinde oluşan su kabarcıklarına “الحباب” (el-

Habâb) denir.7 Buradan yola çıkılırsa kelimenin, kalbin sevdiğine özlem 

duyduğu zaman sevdiğine kavuşma arzusuyla coşması ve galeyana gelmesi 

manasını taşıdığı söylenebilir.8 

3-) “Sebat ve Devamlılık” manasında kullanılır. Devenin çöküp ayağa 

kalkmaması hali bu kökle ifade edilir.9 Bu mana esas alındığında kalbin, 

sevdiğini anmaktan vazgeçmemesi ve onu her an hatırlaması anlamı çıkar.10 

4-) “Bir şeyin özü” manasına gelmektedir. “حب” kökünden geldiğini 

söyleyenlere göre “habbe” her şeyin özü, çekirdeği anlamlarına gelir. 

Hububatın her bir tanesine “Habbe” denmektedir.11 Bitki ve ağaçların özü için 

de bu kelime kullanılır.12 “حبة القلب” (Habbetü’l-Kalb) tabiri ise kalbin özü 

anlamına gelir. Buna göre sevgi kalbin en merkez noktasında 

gerçekleşmektedir.13 

                                                   
4 İbn Kayyim el-Cevziyye, Muhammed b. Ebî Bekr, Medâricü’s-Sâlikin, I-III, (thk. ve 

ta’lik Muhammed Mu’tasım Billahi’l-Bağdadi), Daru’l-Kitabi’l Arabi, Beyrut 2003, III, 
11. 

5 İbn Kayyim el-Cevziyye, Muhammed b. Ebî Bekr, Ravzatu’l-Muhibbin ve Nüzhetü’l-
Müştakin, Dâru’n-Nübelâ, Beyrut tr, 17; İbn Kayyim el-Cevziyye, M. Sâlikin, III, 11. 

6 Kuşeyrî, Ebü’l-Kâsım Abdülkerim b. Hevâzin, er-Risâletü’l-Kuşeyrîyye, I-II, (thk. 

Abdülhalim Mahmûd-Mahmûd b. eş-Şerif, Dâru’l-Me’arif, Kahire tr, II, 148. 
7 Kuşeyrî, Risâle, II, 148; İbn Kayyim, Ravzatu’l-Muhibbin, 17. 
8 Kuşeyrî, Risâle, II, 148. 
9 İbn. Kayyim, Medâricü’s-Sâlikin, III, 11; Kuşeyrî, Risâle, II, 148; İbn Kayyim, Ravzatu’l-

Muhibbin, 17. 
10 Kuşeyrî, Risâle, II, 148. 
11 İbn Kayyim, Medâricü’s-Sâlikin, III, 12. 
12 İbn Kayyim, Ravzatu’l-Muhibbin, 17. 
13 İbn Kayyim, Medâricü’s-Sâlikin, III, 12. 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 16 ~ 

5-) “Muhafaza etmek ve tutmak” manasına gelir. Suyu tutan ve koruyan 

kaba “حب الماء” (Hıbbu’l-Ma’) tabiri kullanılır.14 Buna göre kap nasıl ki içinde 

tuttuğu sudan başka bir şeye yer bırakmıyorsa, kalp de sevdiğinin dışında 

başka bir şeye yer vermez.15  

“Muhabbet” kelimesi kök ve müştaklarıyla beraber Kur’an ve hadiste 

çokça kullanılmaktadır. Kur’an’da, “حب” kelimesinin “sevmek” anlamında 

kullanılışıyla ilgili şu ayetler örnek olarak verilebilir: 

ُ بقِوَْمٍ يحُِبُّهُمْ وَيحُِبُّونهَُ أذَِلَّ ياَ أَ  ةٍ يُّهَا الَّذِينَ آمَنوُاْ مَن يرَْتدََّ مِنكُمْ عَن دِينهِِ فسََوْفَ يأَتْيِ اللّه ةٍ عَلىَ الْمُؤْمِنيِنَ أعَِزَّ

ِ وَلاَ يخََافوُنَ لوَْمَةَ لآئمٍِ ذلَِكَ فضَْ  ُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ عَلىَ الْكَافرِِينَ يجَُاهِدوُنَ فيِ سَبيِلِ اللّه ِ يؤُْتيِهِ مَن يشََاء وَاللّه لُ اللّه  

“Ey iman edenler! Sizden kim dininden dönerse, (bilin ki) Allah onların yerine 

öyle bir topluluk getirir ki, Allah onları sever, onlar da Allah’ı severler. Onlar 

mü’minlere karşı alçak gönüllü, kâfirlere karşı güçlü ve onurludurlar. Allah yolunda 

cihad ederler. (Bu yolda) hiçbir kınayıcının kınamasından da korkmazlar. İşte bu, 

Allah’ın bir lütfudur. Onu dilediğine verir. Allah, lütfu geniş olandır, hakkıyla 

bilendir.”16 

نآَؤُكُمْ وَإخِْوَانكُُمْ وَأزَْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتكُُمْ وَأمَْوَالٌ اقْترََفْتمُُوهَا وَتجَِارَةٌ تخَْشَوْنَ كَسَادهََا قلُْ إنِ كَانَ آباَؤُكُمْ وَأبَْ 

 ُ ِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فيِ سَبيِلِهِ فتَرََبَّصُواْ حَتَّى يأَتْيَِ اللّه نَ اللّه َ وَمَسَاكِنُ ترَْضَوْنهََا أحََبَّ إِليَكُْم مهِ ُ لاَ يهَْدِي الْقوَْمَ  بِأ مْرِهِ وَاللّه

 الْفاَسِقِينَ 

“De ki: “Eğer babalarınız, oğullarınız, kardeşleriniz, eşleriniz, aşiretiniz, 

kazandığınız mallar, kesada uğramasından korktuğunuz bir ticaret ve beğendiğiniz 

meskenler size Allah’tan, Peygamber’inden ve O’nun yolunda cihattan daha sevgili 

ise, artık Allah’ın emri gelinceye kadar bekleyin! Allah, fasık topluluğu doğru yola 

erdirmez.”17 

İlgili kelimenin sevmek anlamında kullanıldığı bazı hadisler ise aşağıdaki 

gibidir: 

                                                   
14 İbn Kayyim, Medâricü’s-Sâlikin, III, 12. 
15 Kuşeyrî, Risâle, II, 149. 
16 Maide, 5/54. 
17 Tevbe, 9/24. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 17 ~ 

ِ، عَنِ النَّبيِهِ ص "الْمَرْءُ مَعَ مَنْ أحََبَّ  " لى الله عليه وسلم أنََّهُ قاَلَ عَنْ عَبْدِ اللَّّ  

Abdullah (b. Mes’ûd)’dan rivayet edildiğine göre Hz. Peygamber (sav) 

şöyle buyurmuştur: “Kişi sevdiğiyle beraberdir.”18 

ِ صل ِ إنِهيِ عَنْ أنَسَِ بْنِ مَالِكٍ، أنََّ رَجُلاً، كَانَ عِنْدَ النَّبيِه ى الله عليه وسلم فمََرَّ بهِِ رَجُلٌ فقَاَلَ ياَ رَسُولَ اللَّّ

قاَلَ فلَحَِقهَُ فقَاَلَ إنِه أحُِبُّكَ فيِ  . "أعَْلِمْهُ  "قاَلَ لاَ قاَلَ  . "أعَْلمَْتهَُ  "فقَاَلَ لهَُ النَّبيُِّ صلى الله عليه وسلم  .لأحُِبُّ هَذاَ 

 ِ .قاَلَ أحََبَّكَ الَّذِي أحَْببَْتنَيِ لهَُ فَ  .اللَّّ  

Hz. Enes b. Malik'den rivayet edildiğine göre bir adam Hz. Peygamber’in 

(sav) yanında iken oradan geçen başka birisi için “Ey Allah’ın Rasulü, ben bu 

adamı seviyorum” der. Peygamber (sav) de ona “Peki sen bu sevgini 

kendisine bildirdin mi” diye karşılık verir. Adam da “Hayır” der. Hz. 

Peygamber ona “Git sevdiğini bildir” der. Bunun üzerine adam o kimseye 

gidip “Ben seni Allah için seviyorum” der. Diğer adam da buna karşılık olarak 

“Beni kendisi için sevdiğin Allah da seni sevsin” cevabını verir.19 

"  ِ ِ وَالْبغُضُْ فيِ اللَّّ ِ صلى الله عليه وسلم   "أفَْضَلُ الأعَْمَالِ الْحُبُّ فيِ اللَّّ ، قاَلَ قاَلَ رَسُولُ اللَّّ ذرَهٍ  عَنْ أبَيِ ذر 

Ebû Zer (r.a)’den rivayet edildiğine göre Rasûlullah (sav) şöyle 

buyurmuştur: "Amellerin (Allah'a) en sevimli olanı Allah için sevmek ve 

Allah için nefret etmektir.”20 

ِ صلى الله عليه وسلم   كَانَ مِنْ دعُاَءِ داَوُدَ يقَوُلُ اللَّهُمَّ إنِهيِ أسَْألَكَُ حُبَّكَ  "عَنْ أبَيِ الدَّرْداَءِ، قاَلَ قاَلَ رَسُولُ اللَّّ

  ".مَاءِ الْباَرِدِ حِبُّكَ وَالْعمََلَ الَّذِي يبُلَهِغنُيِ حُبَّكَ اللَّهُمَّ اجْعلَْ حُبَّكَ أحََبَّ إلِىََّ مِنْ نفَْسِي وَأهَْلِي وَمِنَ الْ وَحُبَّ مَنْ يُ 

Rasûlullah (sav) şöyle buyurdu: “Dâvûd Peygamber şöyle de duâ ederdi: 

“Allah’ım senden seni sevmeyi, seni seven kişileri sevmeyi, senin sevgine 

                                                   
18 Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâil, el-Câmiu’s-Sahîh, thk. Mustafâ Dîb el-

Buğâ, I-VII, Dâru İbn Kesîr-Yemâme, Beyrut 1993, Edeb, 96 (Had. No: 5816, 5817). 
19 Ebû Dâvûd, Süleyman b. el-Eş’as b. İshâk es-Sicistanî el-Ezdî, es-Sünen, I-VII, (thk. 

Şuayb el-Arnaûd vdğ.), Dâru’r-Risâleti’l-Alemiyye, Dımaşk 2009, Edeb, 121 (Had. No: 
5125). 

20 Ebû Dâvûd, Sünnet, 3 (Had. No: 4599). 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 18 ~ 

ulaştıran ameli yapmayı isterim. Allah’ım senin sevgini bana kendimden, 

ailemden ve soğuk sudan daha sevimli eyle.”21 

 :”el-MEVEDDE“ ”المودة“ .1.2

“Muhabbet, dostluk” anlamlarına gelir. “Vüdd” ve “Meveddet” 

kelimeleri “ود” fiilinin mastarlarıdır.22 Sevginin en halis, en latif ve en narini 

 kelimesi rahmetteki şefkat (re’fet) ”الرأفْةَ“ kelimesiyle ifade edilir. Nasıl ki ”الود“

ve merhametin çokluğunu anlatmak için kullanılıyorsa “الود” (vüdd) kelimesi 

de sevginin çokluğunu ifade etmek için kullanılır.23 

Kelimenin Kur’an’da birden çok kullanımı bulunmaktadır. “الود” 

kelimesinin sevgi anlamında kullanıldığı bir ayet şöyledir: 

ا حْمَنُ وُدًّ الِحَاتِ سَيَجْعَلُ لهَُمُ الرَّ   إِنَّ الَّذِينَ آمَنوُا وَعَمِلوُا الصَّ

“İnanıp salih ameller işleyenler için Rahmân, (gönüllere) bir sevgi koyacaktır.”24 

Allah’ın isimlerinden olup seven ve sevilen anlamına gelen “ودود” kelimesi 

hem Kur’an hem de hadiste kullanılmıştır.25 

 :kelimesi bazı hadislerde dost anlamında kullanılmıştır. Şöyle ki ”ود “

"إنَِّ أبَرََّ الْبِر ِ صِلَةُ الْوَلدَِ أهَْلَ وُد ِ أبَيِهِ  "  

Rasulullah (sav) şöyle buyurmuştur: Şüphesiz ki en makbul iyilik evladın 

baba dostlarına sılada bulunmasıdır.26 

                                                   
21 Tirmizî, Muhammed b. İsa, Câmi’u’t-Tirmizî, I-V, (thk. Ahmed Muhammed Şakir 

vdğ.), Şirketü Mektebeti ve Matbaati Mustafa el-Bâbi, Mısır 1962-1977, Deavat, 73 
(Had. No: 3490). 

22 İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, “v-d-d”, III, 453, 454. 
23 İbn Kayyim, Ravzatu’l-Muhibbin, 46. 
24 Meryem, 19/96. 
25 Buruc, 85/14; Tirmizî, Deavat, 30 (Had. No: 3419). 
26 Müslim, Ebu’l-Huseyn Müslim b. el-Haccac, Sahîhu Müslim, I-V, (nşr. Muhammed 

Fuâd Abdülbâki), Dâru İhyâİ’l-Kütübi’l-Arabiyye, Kahire 1991, Birr, 4 (Had. No: 
2552). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 19 ~ 

 :”er-RAHME“ ”الرحمة“ .1.3

“Acıma, şefkat, merhamet, yufka yüreklilik” manalarını ihtiva eder.27 

Rahmet, acınacak durumda olan kimseye şefkat ve merhamet göstermektir. 

Merhamet ve acıma duygusu da iyilik yapmayı gerektirir.28 

Allah’a nispet edildiğinde; O’nun “ihsan etmesi, lütuflandırması ve nimet 

bahşetmesi” anlamına gelen “rahmet” kelimesi, insan için kullanıldığında, 

“yufka yüreklilik, acımak, şefkat göstermek” anlamlarını içerir.29 

Allah’ın isimlerinden olan “Rahmân” ve “Rahîm” kelimeleri “rahmet”ten 

müştak olup rahmetin çokluğu manasına gelir.30 

Aşağıda zikredilen ayette rahmet ve sevgi kelimelerinin birlikte 

vurgulanması, rahmet ve sevgi ilişkisini göstermektedir: 

ةً وَرَحْمَ  وَدَّ نْ أنَفسُِكمُْ أزَْوَاجًا ل تِسَْكنُوُا إِليَْهَا وَجَعلََ بيَْنكَمُ مَّ ةً إِنَّ فيِ ذَلِكَ لََيَاتٍ ل ِقَوْمٍ وَمِنْ آيَاتهِِ أنَْ خَلقََ لكَمُ م ِ

كَّرُونيتَفََ    

“Kendileri ile huzur bulasınız diye sizin için türünüzden eşler yaratması ve 

aranızda bir sevgi ve merhamet var etmesi de O’nun (varlığının ve kudretinin) 

delillerindendir. Şüphesiz bunda düşünen bir toplum için elbette ibretler vardır.”31 

Aşağıda geçen ayette de “rahmet” kelimesinden müştak olan “rahim” 

kelimesi “vedüd” kelimesiyle birlikte zikredilmiş, böylece rahmet ve sevgi 

ilişkisine vurgu yapılmıştır. 

وَاسْتغَْفرُِواْ رَبَّكمُْ ثمَُّ توُبوُاْ إلِيَْهِ إِنَّ رَب يِ رَحِيمٌ وَدُود   

                                                   
27 İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, “r-h-m”, XII, 230. 
28 Râgıb el-İsfahânî, Ebü’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed, Müfredâtü Elfazi’l-Kur’an, (thk. 

Safvân Adnan Dâvudî), Dâru’l-Kalem-ed-Dâru’ş-Şâmiyye, Dımaşk-Beyrut 2009, “r-
h-m”, 347. 

29 Râgıb el-İsfahânî, Müfredât, “r-h-m”, 347. 
30 Komisyon, Mu’cemü-l Vasît, Mektebetü’ş-Şurûki’d-Devliyye, Mısır 2004, “r-h-m”, I, 

335. 
31 Rum, 30/21. 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 20 ~ 

“Rabbinizden bağışlanma dileyin, sonra O’na tövbe edin. Şüphesiz Rabbim çok 

merhametlidir, çok sevendir.”32 

Rahmet kelimesi bazı hadislerde de sevgi anlamına gelen kelimelerle 

birlikte kullanılmıştır. 

ِ صلى الله عليه وسلم  هِمْ وَتعََاطُفِهِمْ كَمَثلَِ الْجَسَدِ إذِاَ اشْتكََى ترََى الْمُؤْمِنيِنَ فِ  " قَالَ رَسُولُ اللََّّ ي ترََاحُمِهِمْ وَتوََاد ِ

."عضُْوًا تدََاعَى لهَُ سَائرُِ جَسَدِهِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى   

“Bütün mü’minleri birbirlerine merhamette, muhabbette, lütufta ve 

yardımlaşma hususlarında sanki bir vücûd misâli görürsün. O vücûdun bir 

organı hastalanınca, vücûdun diğer kısımları birbirlerini hasta organın 

elemine -uykusuzlukla harekete- ortak olmaya çağırırlar.”33 

 :”er-RIZÂ“ ”الرضا“ .1.4

“Rıza” kelimesi; öfke, gazap ve hoşnutsuzluğun zıddıdır.34 Bu bakımdan 

“muhabbet”le aynı manadadır. Her ikisi de, insanın fıtratı gereği arzu ettiği 

şeydir.35 

“Rıza” kelimesinin öfke ve gazap kelimelerinin zıddı olarak Kur’an ve 

hadisteki kullanımına dair şu örnekler zikredilebilir: 

ِ كَمَن  ِ وَمَأوَْاهُ جَهَنَّمُ وَبئِسَْ الْمَصِيرُ أفَمََنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَ اللَّ  نَ اللَّ  بَاء بسَِخْطٍ م ِ  

“Allah'ın rızasını gözetenle Allah'ın hışmına uğrayan bir olur mu hiç? 

Berikisinin yeri cehennemdir. Cehennem ise ne kötü bir varış noktasıdır.”36 

 
ييََٓا ايََّتهَُا النَّفْسُ الْمُطْمَئنَِّةُ  ي عِباَد۪ٓ   ارِْجِعَ۪ٓٓ ي ف۪ٓ ي ىاِلٰى رَبهكِِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً فاَدْخُل۪ٓ ي جَنَّت۪ٓ      وَادخُْل۪ٓ

                                                   
32 Hûd, 11/90. 
33 Buhârî, Edeb, 27, (Had. No: 5665); Müslim, Birr, 66 (Had. No: 2586); Ahmed b. Hanbel, 

Müsnedü’l-İmâm Ahmed bin Hanbel, thk. Şu’ayb el-Arnaûd vdğ., I-L, Müessesetü’r-
Risâle, Beyrut 1995-2001, XXX, 330 (Had. No: 18380). 

34 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, “r-d-y”, XIV, 323. 
35 Bulut, Halil İbrahim, “Rıza”, DİA, İstanbul 2008, XXXV, 56. 
36 Âli-İmrân, 3/162. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 21 ~ 

 “Ey imanın huzuruna kavuşmuş insan! Sen O’ndan razı, O da senden hoşnut 

olarak Rabbine dön. Böylece has kullarımın arasına sen de katıl, cennetime gir!”37 

Ayete göre nefs-i mutmainne derecesine ulaşan insanın iç çatışmaları 

yatışmış, sıkıntı ve gerilimleri son bulmuştur; o Allah ile olduğu gibi 

insanlarla ve kendisiyle de barışıktır; dolayısıyla huzur ve tatmin 

içerisindedir. İnsan için en büyük saadet, kulluktaki kemali sayesinde rabbini 

kendisinden hoşnut etmiş, rabbi tarafından ödüllendirilerek kendisi de 

O’ndan hoşnut kalmış olmasıdır. Allah Teâlâ’nın cennetine kabul ettiklerini 

“Benim kullarım” diye anması iltifatların en güzelidir. Bu sevgi ve 

hoşnutlukların kullara kazandırdığı son nimet ise cennete kabul 

edilmeleridir.38 

كَ أنَْتَ كَمَا أثَنْيَْتَ اللَّهُمَّ أعَُوذُ برِِضَاكَ مِنْ سَخَطِكَ وَبمُِعَافَاتكَِ مِنْ عقُوُبتَِكَ وَأعَُوذُ بكَِ مِنْكَ لاَ أحُْصِي ثنََاءً عَليَْ  " 

."عَلىَ نفَْسِكَ   

“Allah'ım senin gazabından senin rızana; Azabından da affına sığınırım! 

Hem senden sana sığınırım! Sana karsı senayı bitiremem! Sen kendini nasıl 

sena ettinse öylesin!”39 

 :”el-ALAK“ ”العلق“ .1.5

Birçok manası olan “علق” kelimesi “âşık olmak, muhabbet etmek” 

manalarını da içerir.40 

“Alak” kelimesinin, Kur’an’da “خلق الانسان من علق” ayetinde “yapışıp ilişmek, 

her türlü kan, uyuşuk kan” gibi manalarının yanı sıra, manevi anlamda 

“alaka” gibi aşk ve sevgi manaları da vardır. Bundan yola çıkarak denilebilir 

                                                   
37 Fecr, 89/27-30 
38 Komisyon, Kur’an Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, I-V, DİB Yayınları, Ankara 2014, V, 622. 
39 Müslim, Salat, 222 (Had. No: 486). 
40 Âsım Efendi, Kâmûsü’l Muhit Tercümesi (el-Okyanusu’l-Basit fi Tercemeti’l-Kâmûsi’l-

Muhit), I-VI, çev., Mustafa Koç, Eyyüp Tanrıverdi, Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayınları,  İstanbul 2014, “a-l-k”, V, 4108. 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 22 ~ 

ki, Allah yaratma aşamasında insana sevgi ve alâka gösterip onu var 

etmiştir.41  

 kelimesinin sevgi manasındaki kullanımına sahih hadis ”علق“

kaynaklarında rastlayamasak da, başka hadis kaynaklarında söz konusu 

kelimenin sevgi anlamında kullanıldığı hadisler bulunmaktadır.42 

 :”el-HEVÂ“ ”الهوى“ .1.6

Heva kelimesi, sevgide ileri gitmek anlamına gelir. İnsanın bir şeyi 

sevmesi ve bu sevginin kalbin meylettiği diğer şeylere galebe çalması 

demektir. Kelime, iyi ve kötü eğilimler için kullanılmaktadır.43 

İlgili kelimeyi, nefsin şehvete meyletmesi olarak da tanımlayanlar 

olmuştur. Bundan dolayı nefsinin arzularına uyan kimselerin sonu dünyada 

her türlü bela, musibet; ahirette ise cehennem olacaktır.44 

“Heva” kelimesinin Kur’an’daki kullanımına dair, şu ayet örnek olarak 

verilebilir: 

نِ اتَّبَعَ هَوَاهُ بغِيَْرِ  َ لَا يَهْدِي فَإِن لَّمْ يَسْتجَِيبوُا لَكَ فَاعْلمَْ أنََّمَا يتََّبعِوُنَ أهَْوَاءهمُْ وَمَنْ أضََلُّ مِمَّ نَ اللََّّ إنَِّ اللََّّ هدًُى م ِ

 الْقَوْمَ الظَّالِمِين

“Eğer sana cevap veremezlerse, bil ki onlar, sırf heveslerine 

uymaktadırlar. Allah'tan bir yol gösterici olmaksızın kendi hevesine uyandan 

daha sapık kim olabilir! Elbette Allah zalim kavmi doğru yola iletmez.”45 

“Heva” kelimesi şu hadiste arzu, istek anlamında kullanılmıştır: 

دُ بْنُ حَدَّثنَاَ أبَُ  الْعلَاَءِ حَدَّثنَاَ أبَوُ أسَُامَةَ، عَنْ هِشَامٍ، عَنْ أبَيِهِ، عَنْ عَائِشَةَ، قاَلَتْ كنُْتُ و كرَُيْبٍ، مُحَمَّ

ِ صلى الله عليه وسلم وَأقَوُلُ وَتهََبُ الْمَرْأةَُ نفَْسَهَا  ا أنَْزَلَ أغََارُ عَلىَ اللاَّتيِ وَهَبْنَ أنَْفسَُهُنَّ لِرَسُولِ اللَّّ فلََمَّ

                                                   
41 Yazır, Elmalılı Hamdi, Hak Dini Kur’an Dili, I-IX, Eser Neşriyat, 1979, VIII, 5951. 
42 İbnü’l-Esîr, Mecduddin el-Mübarek b. Muhammed, en-Nihaye fi Ğaribi’l-Hadis ve’l-

Eser, I-V, (thk. Tahir Ahmed ez-Zavi, Mahmud Muhammed et-Tanâhi), Dâru İhyâi’t-
Türâsi’l-Arab-Mektebetü’l-İslâmiyye, Beyrut tr, III, 290. 

43 İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, “h-v-y”, XV, 372. 
44 Râgıb el-İsfahânî, Müfredât, 849. 
45 Kasas, 28/50. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 23 ~ 

ُ عَزَّ وَ  نْ عَزَلْتَ  }جَلَّ اللَّّ ِ  {ترُْجِي مَنْ تشََاءُ مِنْهُنَّ وَتؤُْوِي إلِيَْكَ مَنْ تشََاءُ وَمَنِ ابتْغَيَْتَ مِمَّ قاَلَتْ قلُْتُ وَاللَّّ

 .مَا أرََى رَبَّكَ إلِاَّ يسَُارِعُ لكََ فيِ هَوَاكَ 

Hz. Aişe’den nakledildiğine göre o şöyle dedi: “Ben kendilerini 

Rasulullah (s.a.v.)'a bağışlayan kadınları ayıplar da: Hiç kadın kendini hibe 

eder mi! derdim, Allah (Azze ve Celle):(O kadınlardan dilediğini geriye 

bırakır, dilediğini kendine alırsın. Boşadıklarından arzu ettiğini almanda sana 

bir mes'ûliyet yoktur.) âyet-i kerimesini indirince: Vallahi Rabbinin senin 

arzunu hemen yerine getirdiğini görüyorum, dedim.”46 

 :”el-‘IŞK“ ”العشق“ .1.7

Dilimizde “aşk” olarak kullanılan kelimenin arapça aslı “ışk” olup 

sözlükte; “Bir kimsenin sevdiği mahbubdan gayrı nazarında dilber ve 

mahbub olmayıp nazarını ona hasreylemek, ifrat üzere muhabbet eylemek” 

demektir.47 Sevenin sevdiğinde herhangi bir kusur ve noksanlık görmeyip, 

ona hastalık derecesinde tutkulu olmasıdır.48 

Kur’an ve muteber hadis kaynaklarında aşk kelimesi 

kullanılmamaktadır. Sahih kabul edilmeyen bazı kaynaklarda ilgili kelimenin 

kullanımına rastlamak mümkündür.49 Ancak bu, yaygın bir kullanım 

değildir. 

 

2. SEVGİNİN PSİKOLOJİK YÖNÜ 

Bir duygu çeşidi olan sevgi gelişen ve geliştirilebilen bir özelliğe sahiptir. 

Scott Peck psikiyatri alanında yaptığı klinik çalışmalarının yanı sıra, kendi 

gözlemleri sonucu sevgiyi şöyle tanımlar: “Sevgi insanın kendi benliğini –

                                                   
46 Müslim, Rıda, 49 (Had. No: 1464). 
47 Âsım Efendi, Kâmûsü’l Muhit Tercümesi, V, 4102; İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, “a-ş-k”, 

X, 252. 
48 Küçük, Raşit, Sevgi Medeniyeti, Rağbet Yayınları, İstanbul 2007, 20. 
49 Harâitî, Muhammed b. Câfer Ebû Bekr, Hadislerde Sevgi ve Aşk, çev., Yusuf Eğinç, 

Ocak Yayıncılık, İstanbul 2009, 57. 

javascript:openquran(32,51,51)


- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 24 ~ 

kendisinin ya da bir başkasının ruhsal tekâmülünü desteklemek amacıyla- 

genişletme iradesidir.”50 Buna göre insanın gerçek sevgiyi 

gerçekleştirebilmesi için kendini insanların ruhsal gelişimine adaması 

gerekir. Ancak ilk adım olarak kişinin kendisinden başlaması gerekir. Zira 

insan kendini sevmeden ve gücünü beslemeden başkalarını sevemez ve 

onlara güç kaynağı olamaz. Esasen sevgi dairesel bir süreçle gerçekleşir. 

İnsan, kendi benliğini başarılı bir şekilde genişletmesiyle daha geniş bir 

varoluş pozisyonuna ulaşır. Böylece başka insanların da tekâmülünü 

amaçlayan kişi aslında kendi tekâmülünü de gerçekleştirir. Nihayetinde 

insanın kendine duyduğu “öz-sevgisi” ile başkalarına duyduğu sevgi aynı 

paralelde gitmekle kalmaz, zamanla onlar birbirinden ayırt edilemez olur.51  

Batı dünyasında kendini sevmenin bencillik olduğu yönünde yaygın bir 

kanaat vardır. Calvin, insanın kendini sevmesi için “en tehlikeli veba” 

tanımını yapar. Freud’a göre de kendini sevme narsisizmle eş anlamlıdır. O, 

bencil insanın narsist olduğunu ve sevgisini başkalarından çekip kendisine 

yönelttiğini düşünür.52 Ancak bencil insan kendi odaklı yaşar. Dış dünyayla 

da oradan ne kadar koparabildiği oranda ilgilenir. İnsanları kendisine 

sağlayacağı yarar açısından değerlendirir. Başkalarının gereksinimleri, 

düşünceleri onu ilgilendirmez ve onlara saygı duymaz. Böyle bir kişiliğe 

sahip olan kişi esasen sevmekten yoksundur. Kendisini de gerçek anlamda 

sevemez. Yaşadığı tatminsizlik ve mutsuzluğu başkalarından zorla almaya 

çalışır.53 Dolayısıyla bencilliği insanın kendisini sevmesi olarak tanımlamak 

son derece yanlış olur. Bilakis insanın kendine duyduğu sevgi ve saygı, kendi 

dışındaki varlıklarla bütünleşmesini, onlara da sevgi ve saygı ekseninde 

bakmasını sağlar. 

                                                   
50 Peck, M. Scott, Az Seçilen Yol, çev., Semra Ayanbaşı, Akaşa Yayınları, İstanbul 2016, 

79. 
51 Peck, Az Seçilen Yol, 80-81. 
52 Fromm, Erich, Sevme Sanatı, çev., Özden Saatçi Karadana, İlya Yayınevi, İzmir 2009, 

71-74. 
53 Fromm, Sevme Sanatı, 73-74. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 25 ~ 

Leo Buscaglia, gerçek anlamda kendini seven insanın kendisine ilgi 

duyması, özen ve saygı göstermesi yanında kendi benzersizliklerini keşfedip 

onları koruma yolunda mücadele etmesi gerektiğini söyler. Ona göre kişi, 

kendi potansiyelini, yeteneklerini keşfedip onları bir düzene koyma 

noktasında kendisine karşı daima bir meydan okuma halindedir. Bu durum 

onun; yeteneğinin elverdiği kadar çok seven, çok duyumsayan ve çok zeki bir 

insan olmaya çalışmasına neden olmalıdır.54  

Peck’e göre, amacı insanların ruhsal tekâmülü olan sevginin oluşması için 

bir his beklenmesi gerekmez. Zira gerçek sevgi duygusal olmaktan çok iradi 

bir adanmışlıktır.55 Bu yolda insanı başarıya götürecek olmazsa olmaz 

kurallardan bazıları; dikkat, cesaret ve bağlılıktır. 

Dikkat bir irade eylemidir. Modern psikanalizin yaptığı incelemeye göre 

iradenin kaynağında dikkat veya niyet vardır. İradeyi kullanma çabası 

esasında dikkat etme çabasıdır. Bu, insanın dikkatini bir nokta üzerinde 

tutmaya zorlamasıdır. Dikkatini verme, sevgi duyulan kişiye özen, ilgi 

gösterilmesidir ve onu hoşnut etmek için çaba sarf etmeyi gerektirir.56 

Sevginin özen ve ilgi göstermesi en bariz şekilde annenin çocuğuna olan 

sevgisinde görülür. Anne çocuğunu büyütürken onun beslenmesine itina 

eder, yıkanma, giyinme gibi çocuğun bakımıyla ilgili yapılması gereken 

işlemleri ihmal etmez, onu rahat ettirmek için her türlü çabayı gösterir. 

Çocuğuna karşı bu şekilde davranmayan annenin sevgisinden ise şüphe 

edilir. Erich Fromm’un dediği gibi, “Sevgi, sevdiğimiz şeyin yaşaması ve 

gelişmesi için duyduğumuz etkin ilgidir."57 Dolayısıyla ilgi, özen ve çabanın 

olmadığı ilişkilerde sevginin varlığından söz edilemez. 

Peck’e göre dikkat etmenin en önemli yolu dinlemektir. Karşıdaki insanı 

gerçek anlamda dinlemek ona yoğunlaşmayı gerektirir. Özellikle çocukları 

                                                   
54 Buscaglia, Leo, Sevgi, çev., Nejat Ebcioğlu, İnkılap Kitabevi, İstanbul tr, 136-137. 
55 Peck, Az Seçilen Yol, 119. 
56 Peck,Az Seçilen Yol, 121-122. 
57 Fromm, Sevme Sanatı, 37. 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 26 ~ 

kazanma konusunda bu yöntem çok etkili olmaktadır. Çocuğu ona dikkatini 

vererek dinlemek, onun kendisini değerli hissetmesini sağlayacaktır. Böylece 

kendini değerli hisseden çocuk değerli şeyler söylemeye başlayacaktır. Ayrıca 

çocuğu dinlemek onu daha iyi tanıma fırsatı verip ona daha çok şey öğretme 

imkânı sunacaktır. Son olarak da kendisine değer verildiğini gören çocuk da 

karşısındakine değer verecektir. Böylece bu döngü insanların tekâmül 

etmesini sağlayacaktır. Zira değer değeri yaratır. Aynı şekilde sevgi de sevgiyi 

doğurur.58 

Kişinin kendisinin veya başkasının ruhsal tekâmülünü 

gerçekleştirebilmesi için cesaret gerekir. Çünkü cesaret insanda var olan 

korkuya ve tembelliğin ataletine rağmen harekete geçmek demektir. Ancak 

her türlü cesaret sevgi kapsamında değildir. Cesaretin bir sevgi eylemi olması 

için ruhsal tekâmüle yönelik gösterilmesi gerekir.59 

Gerçek sevgi içeren her ilişkinin temelinde bağlılık duygusunun olması 

gerekli koşullardan biridir. Derin bir bağlılık, ilişkinin başarılı olmasının 

garantisi olmasa da, ilişkiyi sürdürmeye yardımcı olan ana etkenlerden 

biridir. Bağlılık duygusunun evlilikte çiftler arasında yaşanan sorunların 

sağlıklı bir şekilde giderilmesinde büyük bir etkisi vardır. Bilhassa çocukların 

bu duyguyu hissetmesi önem arz etmektedir. Sürekli terk edilme korkusu 

yaşayan çocuk, belirsizlik ortamında büyüdüğünden psikolojik olgunluğa 

erişemez.60 

Bağlılık duygusuyla kimi zaman karıştırılan bağımlılık duygusu ise 

sanıldığı gibi sevgi kaynaklı değildir. O, sevgiden ziyade kişinin yaşama 

tutunması için bir gerekliliktir. Peck’in ifadesiyle, “Bağımlılık, bir başka 

kişinin kendisiyle aktif biçimde ilgilendiğini kesin olarak bilmeden insanın 

bütünlüğü hissedememesi ya da yeterli biçimde işler yapamamasıdır.”61 

                                                   
58 Peck, Az Seçilen Yol, 127. 
59 Peck, Az Seçilen Yol, 121. 
60 Peck, Az Seçilen Yol, 142. 
61 Peck, Az Seçilen Yol, 97. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 27 ~ 

Bağımlılık duygusuna sahip olan kişi, sevdiğini düşündüğü eşi, çocuğu 

veya herhangi bir yakınının aşırı ilgisi olmadan bir varlık gösteremez. Onlar 

tarafından reddedildiğinde ise intihar vakalarına gidebilecek olağanüstü 

tepkiler gösterebilir. Esasında bu durum patolojiktir ve kişilik bozukluğun en 

önemli tezahürüdür. Bu tür insanlar kendi gerçek kimlikleriyle var olamazlar. 

Çünkü kendilerini tümüyle ilişkileriyle bağdaştırırlar. Peck’in “pasif bağımlı” 

diye adlandırdığı bu tür kişilerin ilişkisi her ne kadar derin gözükse de 

aslında çok yüzeyseldir. Zira bu tür kişiliğe sahip olanlar bağlandıkları kişiyi 

kaybettikleri takdirde içlerinde duydukları büyük boşluğu doldurma 

amacıyla yeni arayışlara yönelebilir ve bu ihtiyaçlarını tatmin edecek, 

kendisine tutunacak birini kısa sürede bulabilirler.62 

Peck’e göre pasif bağımlılığın sebebi, sevgi eksikliğidir. Çocuğun 

ebeveyninden yeterli sevgi ve ilgiyi görememesi, onun ileriki döneminde içsel 

olarak büyük bir boşluk, hayata dair de bir güvensizlik hissetmesine yol 

açacaktır. O kendisinin sevilebilir olması hususunda kuşku duyduğundan, bu 

ihtiyacını karşılamak için büyük bir çaba sarf edecek, onu bulduğu takdirde 

de ona umutsuzca sarılacaktır. Ancak bu yaklaşım, sevginin bir gereği olan 

verici olmak yerine kişinin sürekli karşı taraftan almak istemesi, aynı şekilde 

kişilerin birbirini özgürleştirmesi ve olgunlaştırması yerine kısıtlaması ve 

yıpratmasından dolayı sevgi değildir.63 

 

3. HADİSLERDE SEVGİ ÇEŞİTLERİ 

3.1. ALLAH SEVGİSİ  

Sevgi, âlemde var olan her amel ve hareketin esasıdır.64 Dini amellerin 

temeli de Allah ve Peygamber sevgisidir. Allah ve Rasulü’ne olan sevginin 

kemale ermesine engel teşkil edecek, İslami çerçevenin dışında yer alan arzu 

                                                   
62 Peck, Az Seçilen Yol, 98-99. 
63 Peck, Az Seçilen Yol, 103-105. 
64 İbn Teymiyye, Takıyüddin Ahmed b. Abdülhalim, Kaidetü fi’l-Muhabbe, (thk. 

Muhammed Reşâd Salim), Mektebetü’t-Türâsi’l-İslâmi, Kahire tr, 7 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 28 ~ 

ve emeller imanın esasına muhaliftir ve onu zayıflatan bir unsurdur. Bu 

dünyevi istekler Allah’ın emir ve yasaklarının önüne geçmesi durumunda ise 

insanı şirk ve küfür konumuna getirir.65 

Kelime-i Tevhid’i benimseyip kelime-i şehadetle bunu ikrar eden bir 

mü’minin Allah’ın varlığına, birliğine, yüce kudretine ve kendi dahil her 

şeyin halıkı olduğuna inanıp da O’na muhabbet beslememesi bir tenakuz 

durumu oluşturur. Zira iman, Allah sevgisini de beraberinde getiren bir 

olgudur.  

İman duygusunun hakkıyla yerine getirilebilmesi de oldukça mühim bir 

meseledir. Neticede kendini mü’min diye vasıflandıran her kişinin imanı aynı 

mertebede değildir. Bunun için çaba ve gayret gösterilmesi gerektiği 

muhakkaktır. Hz. Peygamber (sav)’in: “Allah’ım bize imanı sevdir”66 

hadisinde bu konuda Allah’ın yardım ve inayetini dilediği görülmektedir. 

Allah’a muhabbette hemhal olmanın en ileri mertebesinde olan Allah 

Rasulü’nün, imanının ziyadeleşmesi için Allah’a yakarışı bizler için ibret 

verici bir örnektir.  

Hakiki bir imanın nasıl olması gerektiği hususunda şu hadis de ipuçları 

vermektedir: 

“Kendisinde şu üç haslet bulunan kimse imanın tadını bulmuştur: 

Sevdiği kimseyi sadece Allah için seven kimse, Allah ve Rasulü kendisine her 

şeyden daha sevimli olan kimse, Allah kendisini küfürden kurtardıktan sonra 

ateşe atılmak kendisine küfre düşmekten daha sevimli olan kimse”.67  

Hadiste açıkça ifade edildiği gibi Allah ve Rasulü’nü her şeyin üstünde 

tutmak imanın tadına varabilmenin ön koşullarından biridir. “حلاوة الايمان” 

                                                   
65 İbn Kayyım el-Cevziyye,  Allah Sevgisi, çev., İshak Emin Aktepe-Ahmet Akbaş, 

Karınca Polen Yayınları, İstanbul 2015, 22. 
66 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, XXIV, 247. 
67 Buhârî, İman, 8 (Had. No: 16), 12 (Had. No: 21). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 29 ~ 

tabirindeki “helavet” kelimesiyle imandan lezzet alınması kastedilmektedir.68 

Sahih-i Buhari Şarihi Aynî, bu hadise göre Allah ve Rasulü’nü sevmenin, 

imanın aslı olduğunu belirtir.69 Allah’ı sevmenin imanın şartlarından 

olduğunu bildiren bir başka hadis de şöyledir: 

Ebû Rezîn el-Ukaylî şöyle sordu: “Ey Allah’ın Rasulü! İman nedir? Hz. 

Rasulullah (sav) şöyle cevap verdi: Allah ve Rasulü’nün senin nezdinde her 

şeyden daha sevimli olmalarıdır”.70 

Kur’an-ı Kerim’de de iman-sevgi ilişkisi şu ayette vurgulanır: 

“İnsanlar içinde öyleleri var ki, Allah’tan gayrısını Allah’a emsal tanırlar, onları, 

Allah’ı sever gibi severler. İman edenlerin ise Allah’a karşı sevgileri her şeyden sağlam 

ve kuvvetlidir”.71 

Ayette Allah sevgisine şirkin karışabileceği çok açık beyan edilmiştir. 

Allah’ı sever gibi başkalarını sevmek şirk sayılmıştır. İman edenlerin Allah’a 

sevgileri ise her şeyin üstündedir. 

Bu minvalde aşağıda zikredilen ayette de Allah’a olan muhabbete tercih 

edilebilecek sevgi çeşitleri muşahhaslaştırılmıştır. Bununla birlikte başka 

varlıkları Allah sevgisine önceleyenlere karşı Allah tarafından tehdit mesajı 

görülmektedir. 

“De ki: Eğer babalarınız, oğullarınız, kardeşleriniz, eşleriniz, aşiretiniz, 

kazandığınız mallar, geçersiz olmasından korktuğunuz ticaret, hoşunuza giden 

meskenler size Allah’tan, Elçi’sinden ve O’nun yolunda cihaddan daha sevgili ise, o 

halde Allah’ın emri (azabı) gelinceye kadar bekleyin. Allah fasıklar topluluğunu 

hidayete erdirmez.”72  

                                                   
68 İbn Teymiyye, Takıyyüddin Ahmed b. Abdülhalim, el- ‘Ubûdiyye (thk. Ali Hasen 

Abdülhamid), Dâru’l-Asâle, İsmailiyye 1999, 98. 
69 Aynî, Ebû Muhammed Bedrûddin Mahmûd b. Mûsâ b. Ahmed, Umdetü’l-Kârî Şerhu 

Sahihi’l- Buharî,  I-XXV, Daru’l-Fikr, Beyrut tr, I, 148. 
70 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, XXVI, 113 (Had. No: 16194). 
71 Bakara, 2/165. 
72 Tevbe, 9/24. 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 30 ~ 

Ayete göre dünyevi herhangi bir varlığa duyulan sevgi, Allah’ın 

belirlediği hududun dışına çıkmamalı ve Allah’a duyulan sevginin önüne 

geçmemelidir.73 Aksine bütün sevgilerin tamamı Allah için olmalıdır. Allah’ın 

hoşuna gitmeyecek bir şeye meyletmek, O’na olan sevginin nakıs olduğunu 

gösterir.74 

“Biz Allah’ın sevgili kullarıyız” diyen ama Allah’ın emir ve yasaklarına 

uymayan Yahudi ve Hristiyanlarla ilgili olarak Kur’an’da; “Biz Allah’ın 

oğulları ve sevgili kullarıyız” dediler. (Ey Peygamberim!) De ki: “ O halde niçin 

günahlarınızdan dolayı Allah size azap ediyor” buyrulmaktadır.75 

İman etmekle insan Allah’ın kulu olduğunu ve O’na mutlak itaat etmesi 

gerektiğini gönülden kabul etmiş olur. İman etmenin ön koşulu; hiçbir 

dayatma, baskı olmaksızın kalben bir kabulleniş ve onun tabii bir neticesi 

olarak kulluk bilincine erme, sonsuz bir muhabbet ve itaat olacaktır. Kulluğun 

özü, tam sevgi tam zillet ve sevdiğine boyun eğmektir.76 Kulluk seviyesindeki 

muhabbet, sevgi mertebelerinin en üstünü ve en değerlisidir. 

Ubudiyet/kulluk, alçakgönüllülüğün ve sevginin mükemmel olmasını 

gerektirir. Araplarda, “Abbedehu’l-hubbu” yani “sevgi onu köleleştirdi, 

itaate mecbur kıldı” ifadesi kullanılmaktadır.77 

İbn Teymiyye Allah sevgisini kullar arasındaki sevgiyle mukayese edip, 

“Allah’a âşık olma” tabirini kullananları yoldan çıkmakla itham etmiştir.78 

Ona göre Allah-kul ilişkisi itaat eksenlidir. Kulun Allah’a olan sevgisi O’na 

itaat etmesini gerektirir. Kullar arasındaki sevgide ise böyle bir durum 

                                                   
73 Razi, Fahruddin Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer, Mefâtihu’l-Gayb, I-XXXII, Daru’l- 

Fikr, Beyrut 1981, XVI, 19. 
74 İbn Teymiyye, el-Ubudiyye, 105. 
75 Maide, 5/18. 
76 İbn Kayyım el-Cevziyye, Medaricu’s-Salıkin, III, 28.  
77 İbn Kayyım, Medaricu’s-Salıkin, III, 32 
78 İbn Teymiyye, el-Kaidetü fi’l-Muhabbe, 58. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 31 ~ 

yoktur.79 Allah’a karşı sevgiyle beraber korku ve ümit duygularını da taşımak 

gerekir. İbn Teymiyye; sırf sevgiden dolayı Allah’a ibadet edenler için zındık, 

sadece korkudan ibadet edenler için harici, sadece ümit duygusuyla ibadet 

edenler için mürcii, hem sevgi, hem korku, hem de ümitle Allah’a ibadet 

edenler için ise muvahhid tanımını yapmıştır.80 

Allah’ın emrine uymama ve günah işleme Allah’a olan muhabbetin 

yokluğu manasına gelmese de kemaline engel teşkil eder. Bir hadiste 

aktarıldığına göre, Rasulullah (sav), Nuayman adlı sahabeye içki içmesinden 

dolayı had cezası verince81 başka bir sahabe de Nuayman’a lanet okur. Bunu 

duyan Allah Rasulü, “Böyle yapma,  o Allah ve Rasulü’nü sever” buyurarak 

onu uyarır.82   

Gazali’ye göre Allah’ı hakkıyla sevebilmenin ön koşulu marifet ve 

idraktir. Zira insan ancak tanıdığını sever. Fakat bu idrak olayı, bilinen beş 

duyuyla değil de 6. duyu diye isimlendirdiği kalp ile gerçekleşir. 

Hz.Peygamber (sav)’in bir hadisinde şöyle buyrulmuştur: “Bana 

dünyanızdan (üç şey) sevdirildi: kadın, güzel koku ve gözümün nuru 

namaz."83 Bu hadise göre Hz. Peygamber namaza göz aydınlığı adını vermiş 

                                                   
79 İbn Teymiyye, Allah Sevgisi, çev., Mehmet Akıncı, Guraba Yayıncılık, İstanbul 2015, 

16-17; Cehmiyye mezhebi gibi, Allah ile kullarının arasında hiçbir şekilde sevgi 
oluşamayacağı görüşüne sahip olan mezhepler de vardır. Bu görüşü savunanlara 
göre sevgi, sevenle sevilenin arasında bir ilişki olmasını gerektirir. Kadim olan Allah 
ile muhdes olan kulları arasında sevgiyi gerektirecek bir ilişki bulunmadığından 
dolayı iki taraf açısından da “sevgi” tabirini kullanmak yanlıştır.(İbn Teymiyye,      
Allah sevgisi, 67). 

80 İbn Teymiyye, Allah Sevgisi, 8-9. 
81 Buhârî, Vekâle, 13 (Had. No: 2191); Buhârî, Hudud, 3 (Had. No: 9392), 4 (Had. No: 

6393). 
82 İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Ahmed b. Ali Askalânî, el-İsâbe fi Temyîzi’s-Sahâbe, thk. Âdil 

Ahmed Abdülmevcûd-Ali Muhammed Mu’avviz, I-VIII, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
Beyrut 1995, VI, 366; İbnu’l-Esîr, Ebü’l-Hasan Ali b. Muhammed, Üsdü’l-Ğâbe fi 
ma’rifeti’s-sahâbe, thk. Ali Muhammed Mu’avviz-Âdil Ahmed Abdülmevcûd, I-VIII, 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1994, V, 332. 
83 Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb, Sünenü’n-Nesâî, nşr. Mektebü Tahkiki’t-

Türâsi’l-İslâmî, I-VIII, Dâru’l-Ma’rife, Beyrut tr, İşretu’n-Nisa, 36 (Had. No: 3949).  



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 32 ~ 

ve mahbub olanların en sevimlisi kılmıştır. Ancak namazı beş duyuyla idrak 

etmek mümkün değildir. Bu durum, bilinen duyuların dışında namazdan 

zevk alındığını gösterir.84 

Allah’ı sevmemizin sebeplerini İhya’da uzun uzadıya açıklayan Gazali’ye 

göre öncelikle, insanın kendi zatını sevmesi Allah’ı çok sevmesini gerektirir. 

Zira insanın varlığı kendinden değil, zatının varlığı ve varlığının kemali 

Allah’tandır. Allah’ın üzerindeki lütfu ve keremi olmasa kul katıksız bir 

hiçtir.85 Allah’ın kulu üzerindeki sınırsız lütfu ve ihsanı da onu sevmeye bir 

sebeptir. Abdullah İbn Abbas’ın rivayet ettiği bir hadiste: “Sizi nimetleriyle 

rızıklandırdığı için Allah’ı seviniz” buyrulmuştur.86 İnsan fıtratının kendine 

iyilik yapanı sevmek, kötülük yapana karşı da ihtiyatlı olma, onu sevmemek 

gibi bir hususiyeti vardır. Kalpler, iyilik yapana meyleder, muhabbet besler. 

İnsanın kendine emek veren, ilim kazandıran öğretmenini, sağlığına vesile 

olan doktorunu sevmesi bu cihetledir.87 Ancak Allah’ı bu sebeplerden dolayı 

seven kişi, bunun dışında sevilmesini gerektirecek başka müsebbipleri 

kavrayamadığından bu tür sevgi avamın sevgisi olarak değerlendirilmiştir.88 

Gazali’ye göre Allah’a karşı beslenilen en hakiki ve kâmil sevgi Allah’ı 

zatından dolayı sevmektir. Her güzel şey, ondan nasiplenilmemesi 

durumunda da sevilir. Yeşillik ve akan su Hz. Peygamberin hoşuna giderdi. 

İnsan tabiatı da akan suyu ve yeşilliği sever ve o ortamda bulunmaktan haz 

duyar. Bu durum suyun içildiği veya yeşilliğin yendiğinden dolayı olmaz. Bu 

tür güzellikler zahiri olduğu için herkes idrak edebilir. Allah da mutlak 

güzeldir ve sevilmeyi en çok hak edendir.89 Nitekim Rasulullah (sav) şöyle 

buyurmuştur: “Allah güzeldir, güzelliği sever”.90 Allah sevgisi batıni olduğu 

                                                   
84 Gazâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, Çev: Mehmed 

Müftüoğlu, Pırlanta Yayınları, I-VIII, İstanbul tr, IV, 602. 
85 Gazâlî, İhya, IV, 609-610. 
86 Tirmizî, Menakıb,32 (Had. No: 3789). 
87 Gazâlî, İhya, IV, 604. 
88 İbn Teymiyye, Allah Sevgisi, 8-9. 
89 Gazâlî, İhya, IV, 604-605. 
90 Müslim, İman, 147 (Had. No: 91). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 33 ~ 

için, bu güzelliği idrak etmek ancak basiret sahiplerine mahsustur. Bu sevgi 

türü de havasa ait bir sevgidir.91 

Allah’ı hakkıyla sevebilmenin bir çaba ve gayret gerektirdiği 

muhakkaktır. Bunun için Allah’tan yardım dilenmesi gerekir. Nitekim Hz. 

Peygamber (sav): “Allah’ım! Beni sevginle rızıklandır”92 diye dua etmiştir. 

Yine başka bir hadiste Hz. Peygamber, Dâvûd (a.s)’un, “Allah’ım senden seni 

sevmeyi, seni seven kişiyi sevmeyi, senin sevgine ulaştıran ameli yapmayı 

isterim. Allah’ım senin sevgini bana kendimden, ailemden ve soğuk sudan 

daha sevimli eyle...” diye dua ettiğini bildirmiştir.93 Allah’ı sevme, O’na 

muhabbet etme hususunda en kâmil mertebede olan peygamberlerin bu 

niyazları, O’nun sevgisini kazanma yolunda gösterdikleri samimiyete dair 

bizler için güzel misallerdir. Allah Rasulü’nün siretinde de bu samimiyetin 

birçok yansımasını görebiliyoruz. Bir aydan fazla bir süre vahiy kesildiği 

vakit Rasulullah (sav)’ın büyük bir sıkıntı ve üzüntü yaşaması, sonrasında ise 

vahyin inişiyle beraber göze çarpan bir rahatlama ve mutluluk yaşaması onun 

Rabbine karşı duyduğu büyük sevgiyle açıklanabilir.94 

Yine Taif’te Taifliler, Allah Resulü’nü taş yağmuruna tutup başını yarmış, 

ayağını kana bulamışlardı. Hz. Peygamber bu canice saldırıdan ancak kendini 

bir bağa atmakla kurtarabildi. Bitkin bir vaziyette Rabbine şu hazin ve samimi 

münâcâtta bulundu: “Ey Allah’ım, kuvvetimin zaafını ve takatimin azlığını 

ve insanlara karşı güçsüzlüğümü sana şikâyet ediyorum ya Erhemerrahimin. 

Zayıf düşmüşlerin Rabbi sensin. Ve Rabbim sensin. Beni kimin bakımına 

bırakıyorsun? Kötü muamele yapan uzak kimselere mi? Yoksa işimi eline 

verdiğin bir düşmana mı? Eğer bana karşı sende bir gazap yoksa hiç aldırış 

etmem. Fakat benim için daha rahat olan, senin afiyetindir, senin veçhinin 

nuruna sığınırım. O nur ki onun için zulmetler açıldı ve dünya ile ahiretin işi 

onun üzerine salah buldu. Bana gazabını indirmenden veya benim üzerime 

                                                   
91 İbn Teymiyye, Allah Sevgisi, 89. 
92 Tirmizî, Deavat,74 (Had. No: 3491). 
93 Tirmizî, Deavat,73 (Had. No: 3490). 
94 İbn Teymiyye, Allah Sevgisi, 21. 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 34 ~ 

senin öfkenin yerleşmesinden afiyetin benim için daha vâsidir. Her şey senin 

rızan içindir. Bütün güç ve kuvvet senin elindedir”.95  

Allah Rasulü’nün terbiyesiyle yetişen sahabenin hayatı da ibretlik 

misallerle doludur. Allah’ın sevgisine, rızasına nail olma çabası onlara bütün 

sıkıntılarını unutturmuş, ehemmiyetsiz kılmıştır. İbn Sa’d’ın naklettiğine 

göre, “ Rasulullah (sav) bir gün ashabıyla sohbet ederken Mus’ab b. Umeyr 

üzerinde eski bir kıyafet olduğu halde geldi ve selam verdi. Sahabiler, ona 

gereken şekilde yardımcı olamadıkları için mahcubiyet hissediyorlardı. Allah 

Rasulü, Mus’ab’ın selamını aldıktan sonra şöyle buyurdu: “Dünyayı bütün 

ahalisiyle değiştirebilen Allah’a hamdolsun! Şu genç adamı görüyor 

musunuz? Önceden anne ve babasının en sevgili varlığı idi. Allah ve 

Rasulü’nün sevgisi, anne ve babasının sevgisine galebe çaldı. O da Allah’ı ve 

Resulü’nü anne ve babasına tercih etti.’” 96 

Buna göre Hz. Mus’ab örneğinden de yola çıkarak denilebilir ki, Allah’a 

olan sevginin tezahürü eylemseldir. Esasen bütün sevgilerde olduğu gibi 

pratiğe dönüşmeden sarf edilen sevgi, övgü ve yüceltme cümleleri bir 

iddiadan öteye geçememektedir. 

Allah’ın esmasından olan “Vedûd” hem seven hem de sevilen anlamına 

gelmektedir.97 Buna göre Allah, sevme özelliğiyle beraber, kulları tarafından 

sevilme özelliğine de sahiptir. Konu hadisler nazarında ele alındığında 

Allah’ın kulunu sevmesi, kulun O’na iman etmesinin ve O’nu sevmesinin 

neticesinde gerçekleştiği görülür. 

“Kulum bana ancak kendisine farz kıldığım şeyleri sevmesiyle 

yaklaşabilir. Kulum bana nafile ibadetlerle de yaklaşmaya devam eder. (Farz 

                                                   
95 İbn Hişâm, Ebû Muhammed Abdülmelik, es-Siretü’n-Nebeviyye (Siret-i İbn Hişam), I-

IV, Çev: Hasan Ege, Ravza Yayınları, İstanbul 2013, II, 77-78. 
96 İbn Sa’d, Ebû Abdillah Muhammed b. Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kebîr, I-XI, thk. Ali 

Muhammed Ömer, Mektebetü’l-Hancî, Kahire 2001, III., 108-109. 
97 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, VIII, 5695.  



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 35 ~ 

ve nafile görevleri yapa yapa) nihayet (benim sevgimi kazanır da) ben onu 

severim.”98  

Hadise göre Allah’a iman eden kişi, kulluğunu, farz ibadetlerin yanında 

nafile ibadetlere olan düşkünlüğüyle ispatlamış ve nihayetinde Allah’ın 

sevgisini kazanmış olur. Bu kudsi hadisin devamında ise Allah, sevdiği 

kuluna her türlü lütfu ve ihsanı bahşedeceğini ve onu koruyacağını müjdeler:  

“Ben kulumu sevdiğim zaman, onun işiten kulağı, gören gözü, tutan eli, 

yürüyen ayağı (mesabesinde) olurum (bu azalarıyla olmasını istediği bütün 

dileklerini veririm). Benden bir şey istediği zaman istediğini ona ihsan 

ederim. Bana sığınırsa onu korurum.”99  

Yine başka bir kudsi hadiste Allah, kuluna olan sevgisinin ve yakınlığının 

ölçüsünün, onun kendisine olan sevgisinin derecesine göre gerçekleştiğini 

buyurmaktadır: 

“Ben kulumun beni anlayışının yanındayım. Kulum beni andığı zaman 

ben onunla beraberim. O beni gönülden gizlice zikrederse, ben de onu 

zikrederim. O beni topluluk içerisinde anarsa, ben onu daha hayırlı bir 

topluluk içinde zikredip anarım. Kulum bana bir karış yaklaşırsa, ben ona bir 

arşın yaklaşırım. O, bana bir arşın yaklaşırsa, ben ona bir kulaç yaklaşırım. O, 

bana yürüyerek gelirse, ben ona koşarak varırım.”100  

Hadisten anlaşılacağı gibi, kulun Allah’a yakın olmak niyetiyle sarf ettiği 

her gayretin karşılığında Allah, ona ziyadesiyle karşılık vererek sevgisini 

göstermektedir. 

Kur’an’da, “O ğafûrdur (mağfireti boldur), vedûddur (kullarını sever, onlar 

tarafından da sevilir).”101 ayetinde Allah’ın “ğafûr” isminin “vedûd” ismiyle 

                                                   
98 Buhârî, Rikak, 38 (Had. No: 6137). 
99 Buhârî, Rikak, 38 (Had. No: 6137). 
100 Buhârî, Tevhid, 15 (Had. No: 6970); Müslim, Zikr, 20-21 (Had. No: 2670); İbn Mâce, 

Ebû Abdullah Muhammed b. Yezid el-Kazvînî, Sünen, I-V, thk. Şuayb el-Arnaût vdğ., 
Dâru’r- Risâleti’l-Âlemiyye, Beyrut 2009, Edeb, 58 (Had. No: 3821). 

101 Buruc, 85/14. 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 36 ~ 

birlikte zikredilmesi, O’nun sevgisinin lütufkâr ve merhamet dolu bir sevgi 

olduğu şeklinde anlaşılabilir.102 

3.2. PEYGAMBER SEVGİSİ 

Peygamber sevgisi imanla ilgili bir konu olup mü’min bir kişinin Allah’a 

olan iman ve muhabbetinin bir neticesidir. Rasulullah (sav)’ın, “Beni Allah 

sevgisinden ötürü seviniz.” buyruğu bunun bir göstergesidir.103 Kur’an ve 

Hadis’te Peygamber sevgisi, Allah sevgisiyle birlikte anılmaktadır. 

Allah sevgisi konusunda da ele aldığımız gibi, insanı imanın zirvesine 

taşımaya vesile olan Allah ve Peygamber sevgisi hususundaki hadiste şöyle 

beyan edilmiştir: 

“Kimde şu üç şey bulunursa (o kimse) imanın tadını bulmuştur. (Bu üç 

şey): Allah ve peygamberinin kendisine bu ikisinin dışında her şeyden daha 

sevimli olması, kişinin sevdiğini Allah için sevmesi ve ateşe düşmekten 

hoşlanmadığı gibi küfre dönmekten hoşlanmamasıdır.”104 

Hadiste öncelikle Allah adı zikredilmiştir. Buradan hareketle bütün 

varlıklara duyulan sevgi hissiyatının kaynağı Allah olduğu gerçeği göz 

önünde bulundurularak, Peygamber (sav)’in de Rabbinin muradını bize 

ulaştırması ve açıklaması sebebiyle Allah’tan sonra en çok sevilmeye layık 

varlık olduğu neticesine varılır.105 

Hadisteki “imanın tadı” ifadesiyle; imanın tadının, imanın neticelerinden 

olduğu belirtilmek istenmiştir. “İmanın tadı” ifadesiyle tahyil-i istihare (hayal 

yoluyla bir benzetme) vardır. Bunda mü’minin imana olan rağbeti, tatlı bir 

şeye benzetilmiş ve bu şeyin özelliklerinden olan tat ona izafe edilmiştir. 

Buhari Şarihi İbn Hacer, bu durumu hasta ve sağlıklı kişilerin tat alma 

                                                   
102 Komisyon, Hadislerle İslam, I-VII, DİB Yayınları, Ankara 2013, III, 76. 
103 Tirmizî, Menakıb, 32 (Had. No: 3789). 
104 Buhârî, İman, 8 (Had. No: 16); Buhârî, İman, 12 (Had. No: 21); Tirmizî, İman, 10 (Had. 

No: 5028). 
105 İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Ahmed b. Ali Askalânî, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buharî, I-XIII, 

Dâru’l-Ma’rife, Beyrut 1960, I, 61. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 37 ~ 

hususundaki farklılığına dikkat çekerek izah eder. Örneğin safra hastası, balın 

tadını ekşi olarak, sağlıklı kişi ise olduğu gibi algılar. Sıhhat durumu ne 

ölçüde düşerse balın tadını alma da o ölçüde azalır. İbn Hacer’e göre bu 

benzetme, imanın artması ve eksilmesini en açık şekilde güçlendiren bir 

delildir.106 

Zikredilen hususla ilgili Ebû Hureyre’den rivayet edilen bir hadise göre 

de Allah Rasulü şöyle buyurmuştur: 

“Hiçbiriniz, beni kendi canından, ana-babasından, çoluk-çocuğundan ve 

bütün insanlardan daha çok sevmedikçe iman etmiş olamaz.”107 

Hadiste iman eden için normal şartlarda vazgeçemeyeceği ve her şeye 

öncelediği varlıklar sıralanmış, Peygamber sevgisinin bunlardan da önde 

olması gerektiği beyan edilmiştir. Ayrıca, ana-baba ve çocuğun zikredilmesi, 

verilmek istenen mesajın daha etkili olmasına yöneliktir. Zira ebeveyn ve 

çocuk aklı başında biri için; malından, eşinden ve bazı durumlarda kendi 

canından da daha üstün konumdadır.108 

Kadı İyaz, Peygamber (sav)’i hadiste belirtilen varlıklara tercih etmenin, 

imanın geçerliliği için şart olduğunu söylemiştir. Çünkü o buradaki sevgiyi; 

saygı duyma, yüceltme anlamında kabul etmiştir. el-Müfhim adlı eserin 

sahibi Kurtubî ise hadiste bunun kastedilmediğini söyleyerek Kadı Iyaz’ı 

eleştirmiştir. Ona göre birinin en yüce olduğuna inanmak sevgiyi 

gerektirmez. Zira kişi bazen bir şeyi büyük görmekle birlikte ona sevgi 

duymayabilir.109 Dolayısıyla bunun hadiste belirtilen ölçülerde peygamberi 

(sav) sevmeyen bir mü’minin imanının kâmil olmadığı şeklinde anlaşılması 

daha uygun olur.110 

                                                   
106 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, I, 60. 
107 Buhârî, İman, 7 (Had. No: 15); Müslim, İman, 69, 70 (Had. No:44); Nesâî, İman, 19 

(Had. No: 5028). 
108 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, I, 59. 
109 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, I, 59. 
110 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, I, 59. 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 38 ~ 

İbn Hacer, bu görüşe delil olarak şu hadisi zikretmektedir: 

Abdullah b. Hişam’ın naklettiğine göre, “Bir gün biz Allah Rasulü’ nün 

huzurunda bulunuyorken Allah Rasulü Hz. Ömer’in elini tutmuştu. Hz. 

Ömer: 

-‘Ey Allah’ın Rasulü! Sen bana kendi canım dışındaki her şeyden daha 

sevgilisin.’ dedi. 

Bunun üzerine Allah Rasulü de ona: 

-‘Hayır, canımı elinde tutan Allah’a yemin ederim ki sana kendi canından 

da daha sevgili olmadıkça olmaz.’ buyurdu. 

Bunun üzerine Hz. Ömer de şöyle dedi: 

-‘Vallahi şu anda sen bana kendi canımdan da daha sevgilisin.’ 

Hz. Peygamber de ona: 

-‘İşte şimdi oldu Ömer!’ buyurdu.111 

İbn Hacer’in ifadesine göre bu hadiste sevginin yalnızca Peygamber 

(sav)’in en üstün olduğuna inanmaktan kaynaklanmadığı anlaşılmaktadır. 

Çünkü Hz. Ömer bu konuşmadan önce de Resulullah (sav)’ın yüceliğine 

inanıyordu. Fakat Allah Rasulü’nün uyarısından sonra ona gerçek manada 

muhabbet duymaya başladı. Hattabi’ye göre de zikredilen hadiste Peygamber 

(sav)’in kastettiği sevgi doğal bir sevgi değil, ihtiyaridir.112 

Allah sevgisiyle beraber peygamber sevgisinin de anıldığı şu ayette, Allah 

ve Rasulü’nün sevgisinin üstünde başka varlıkları tutanları Allah azapla 

tehdit etmiştir. Şöyle ki: 

“Eğer babalarınız, oğullarınız, kardeşleriniz, eşleriniz, hısım akrabanız, 

kazandığınız mallar, durgunlaşmasından korktuğunuz ticaret ve hoşunuza giden 

meskenler, size Allah’tan, Rasulü’nden ve O’nun yolunda cihaddan daha sevgili ise, 

                                                   
111 Buhârî, el-Eyman ve’n-Nüzur, 2, (Had. No: 6257); İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, I, 59. 
112 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, I, 59. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 39 ~ 

o zaman Allah’ın azabı gelinceye kadar bekleyin. Allah kendisine itaatten çıkmış 

fasıklar topluluğuna yol göstermez.”113 

Müfessir Kurtubi, bu ayetin Allah’ı ve Resulü’nü sevmenin farz olduğuna 

bir delil teşkil ettiğini belirtir.114 

Zikredilen ayet ve hadisleri göz önüne aldığımızda ideal bir imanın 

gerçekleşmesi için Hz. Peygamber’e sevgi duymanın ehemmiyeti ortaya 

çıkmaktadır. Bu muhakkak ki onun (sav), Allah’ın risâlet misyonunu taşıması 

sebebiyledir. Bu anlayıştan bağımsız olarak duyulan sevgi aşırıya gidilmesi 

durumunda şirke yol açacak bir tehlike arz etmektedir. Bir varlığı haddinden 

fazla yüceltme, övme ve ona muhabbet gösterme, onu tanrılaştırmaya kadar 

götürebilir. Bu nedenle iman eden biri, herhangi bir varlığı Allah’ı sever gibi 

değil, onu Allah için sevmelidir. Hristiyanların Hz. İsa’yı uluhiyyet 

mertebesine koydukları gibi, müslümanların da aynı tehlikeye düşmemeleri 

için şu hadis bir uyarı mahiyetindedir: 

“Hrıstiyanların Meryem oğlunu övmede aşırıya kaçtıkları gibi beni överken 

aşırıya kaçmayın. Şüphesiz ki, ben ancak bir kulum. Onun için bana ‘Allah’ın kulu 

ve Resulü’ deyiniz.”115 

Allah’tan ötürü O’nun elçisini de sevme anlayışına sahip olan İslam’da 

Allah Resulü’ne tabi olmak ve onun izinden gitmek de Allah sevgisine 

dayandırılmış ve bunun neticesinde Allah’ın sevgisi ve merhametine sahip 

olunacağı vaadi verilmiştir. 

“De ki: Eğer Allah’ı seviyorsanız bana tabi olun, beni izleyin ki Allah da sizi 

sevsin ve günahlarınızı bağışlasın. Allah son derece bağışlayıcı ve esirgeyicidir.”116  

                                                   
113 Tevbe, 9/24. 
114 Kurtubî, Şemsuddin Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed b. Ebû Bekir b. Ferah, el-

Câmi’u li Ahkâmi’l-Kur’ân, I-XXI, (nşr. Hişâm Semir el-Buharî), Dâru Âlemi’l-Kütüb, 

Riyad 2003, VIII, 95. 
115 Buhârî, Enbiya, 49 (Had. No: 3261). 
116 Âli-İmrân, 3/31. 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 40 ~ 

İslam dininin üç temel esası vardır. Bunlar; Allah, kitap/Kur’an ve 

peygamberdir. Bu üç temel esastan bize mahiyet olarak en yakın olanı 

peygamberdir. Çünkü peygamber insandır, beşerdir; gönderildiği muhatap 

çevresi de insandır, beşerdir. Bundan dolayı Allah, Kur’an’da, “Beni izleyin, 

bana tabi olun” diyerek elçisine yönlendirdi. Dolayısıyla peygamberle (sav) 

kurulması gereken hukuk ve münasebetin ilk basamağı olan onu layıkıyla 

sevmek, ona tabi olmayı gerektirir. Bu da Allah’ın sevgisini kazanmayı, o 

büyük sevgiyi kazanmak ise ilahi rahmet ve mağfiretin hak edilmesini 

sağlayacaktır.117 

Rasulullah (sav) risalet misyonunu icra ettiği yirmi üç yıllık çabasına 

karşılık ümmetinden istediği tek şey sevgiydi. 

“...Sizden bu çabam karşılığında bir ecir/ karşılık istemiyorum. İstediğim tek şey, 

içinde yakınlık olan bir sevgidir.”118 

Ayette geçen “المودة فى القربى” ifadesine müfessirler üç mana vermişlerdir. 

Birincisi; akrabalıkta sevgidir. Yani “hiç olmazsa size akrabalığımdan dolayı 

haklarıma saygı göstermenizi isterim” manasını verenler olmuştur. İbn 

Abbas, bu ayetten kastedilen mananın; “peygamberliğim, risaletim ve 

âlemlere rahmet olmamdan dolayı bana itibar etmiyorsanız bari aramızdaki 

akrabalık hukukuna saygı gösterin de söylediklerimi dinleyin, düşmanlık 

etmeyin” olduğunu rivayet etmiştir. İkinci olarak ise Rasulullah’ın ailesi, 

yakınları ve akrabalarının kastedildiği manası verilmiştir. Üçüncü olarak da, 

Allah’a yakınlık hususunda sevgi manası verilmiştir. Nitekim “kurba” nesep, 

soy yakınlığı değil, “kurbet” yani Allah’a yakınlık manasındadır.119 

Ayette geçen “meveddet” tabirine verilen manaların hangisi tercih 

edilirse edilsin varılacak nihai nokta sevgidir. Peygamber sevgisini de bunun 

                                                   
117 Yıldırım, Muhammed Emin, Efendimizi Sahabe Gibi Sevmek, Siyer Yayınları, Aralık 

2016, 37. 
118 Şura, 42/23. 
119 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, VI, 4241. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 41 ~ 

dışında tutmak mümkün olmayıp aksine peygamber sevgisinin, nihai hedefe 

varmak için temel unsurlardan biri olduğu muhakkaktır.120 

Gerek Kur’an gerekse hadiste Rasulullah (sav)’ı sevmenin ehemmiyeti 

kat’i bir şekilde beyan ediliyorken o halde ona (sav) olan sevginin mahiyeti 

veya daha açık bir ifadeyle ona (sav) olan muhabbetin nasıl gösterileceği 

hususu da önem arz etmektedir. 

Allah sevgisi konusunda belirtildiği gibi; nasıl ki Allah’a iman eden ve 

muhabbetini dile getiren bir mü’min, bunu Allah’ı hoşnut edecek ve O’nun 

rızasını kazanacak eylemlerle ispat etmesi gerekiyorsa, Allah Rasulü’ne 

duyulan muhabbet de onun izinden gidip sünnetine bağlılıkla mümkün hale 

gelir. Rasulüyle ona (sav) iman edenler arasındaki hukuku belirleyen Allah 

bu hususta şöyle buyurmaktadır: 

“And olsun ki Allah’ın Rasulü’nde, Allah’a ve ahiret gününe kavuşmayı 

umanlar ve Allah’ı çokça zikredenler için güzel bir örnek vardır.”121 

Ayette geçen “اسوة حسنة” “üsve-i hasene” tabiri için, “teessi edilecek, yani 

iktida olunacak, arkasından gidilecek, örnek, meşk, nûmune-i imtisal” 

anlamları verilmiştir.122 Ayrıca bu Kur’ânî tâbire, “hayatın her anının ve her 

alanının tartışılmaz rehberi” gibi bir anlam da yüklenebilir. Bu, Rasulullah 

(sav)’ın rehberliğinin belirli bir zaman ve mekânla sınırlı olmayıp bilakis onun 

zamanlar ve mekânlar üstü mutlak söz sahibi olduğu şeklinde anlaşılabilir. 

Onu sevdiğini ifade eden her iddia sahibi de, bu iddiasını Allah Rasulü’nü 

kendisine rehber edinerek ispatlayabilir.123  

“Hayır! Rabbine and olsun ki onlar, aralarında çıkan anlaşmazlıklar hususunda 

seni hakem kılıp sonra da verdiğin hükme karşı, içlerinde hiçbir sıkıntı duymaksızın, 

tam bir teslimiyetle boyun eğmedikçe iman etmiş olmazlar.”124 

                                                   
120 Yıldırım, Efendimizi Sahabe Gibi Sevmek, 40. 
121 Ahzab, 33/21. 
122 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, VI, 3883. 
123 Yıldırım, Efendimizi Sahabe Gibi Sevmek, 52. 
124 Nisa, 4/65. 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 42 ~ 

Ayete göre iman edenlerin, aralarında çıkan bir anlaşmazlık durumunda, 

içlerinde herhangi bir sıkıntı duymaksızın tam bir teslimiyetle Rasulullah 

(sav)’a tâbi olmaları istenmiştir. Peygamber (sav)’i hakem kabul edip ona tâbi 

olmak, nefsânî arzuların önüne geçmek manasını da taşır. Bunu 

gerçekleştirebilmek için de tâbî olunan kişiye kalben bir hissiyat, bağlılık 

gerektirir. Bu da ayette mü’minlerden istenen Rasulullah’a tâbi olma 

durumunun, ancak sevgi ve muhabbetle sağlanabileceği anlamına gelir. 

Peygamberi (sav) hakem kabul edip ona tâbi olma meselesi sadece 

Rasulullah’ın (sav) döneminde yaşayan mü’minler için sınırlı olmadığı 

muhakkaktır. Bu husus günümüzdeki inanç sahibi insanlar için Rasulullah’ın 

(sav) misyonuna, insanlığa miras olarak bıraktığı ilkelere sahip çıkma 

şeklinde anlaşılabilir. Nitekim Rasulullah (sav) bize emanet olarak bıraktığı 

Kur’an ve sünnete sarıldığımız müddetçe asla delalete düşmeyeceğimizi 

bildirmiştir.125 

Kur’an’da, mü’minlerin Rasulullah (sav)’a teslim olmaları ve itaat 

etmelerinin yanı sıra Allah ve melekleri gibi ona salat etmeleri buyrulur. 

“Allah ve melekleri peygambere salat ederler. Ey iman edenler! Siz de ona 

salat edin ve tam bir teslimiyetle selam verin.”126 

Ayette açık bir şekilde iman edenlerin peygambere (sav) salat getirmeleri 

gerektiği buyrulmaktadır. Salavat kavramı genellikle kavli olarak ihtiram 

cümlelerini kullanmak olarak biliniyorsa da esasen daha geniş bir anlam 

ihtiva etmektedir. Dil ile zikir olarak sınırlandırılmaması gereken bu kavram; 

dilin, aklın, kalbin, bedenin, ailenin, toplumun salavatı olarak anlaşılmalıdır. 

Şöyle ki; 

                                                   
125 Mâlik b. Enes, Ebû Abdullâh İbn Mâlik b. Ebû Âmir el-Asbahî el- Yemenî, Muvatta’, 

I-VIII, (thk. Muhammed Mustafa el-A’zamî), Müessesetü Zâyed b. Sultân, Abudabi 
2004, Kader, 678/3338. 

126 Ahzâb, 33/56. 
 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 43 ~ 

Dilin salavatı; Rasulullah (sav)’ın adı anıldığında onu şanına yakışacak 

şekilde saygıyla anmaktır. Aklın salavatı; şüphe ve tereddütlere mahal 

vermeden, aklı onun hizmetine verip mutlak bir teslimiyet gösterilmesidir. 

Kalbin salavatı; kalben bir bağlılık, sevgi ve muhabbet göstermektir. Bedenin 

salavatı; hayatın her alanında onu rehber edinmektir. Ailenin salavatı; evde 

onu hakem tayin etmek, onun ilkeleri doğrultusunda bir aile ortamı 

oluşturmaktır. Toplumun salavatı ise, toplum olarak Rasulullah’ın (sav) 

miras bıraktığı emanetlere sahip çıkmaktır.127 

Peygamberi (sav) layıkıyla sevmenin en güzel örneğini kuşkusuz 

sahabede görmekteyiz. İntisab ettikleri bir davanın uğrunda can, mal, evlat, 

yurt gibi insan için en değerli varlıklardan ferâgat etmeleri kuşkusuz Allah’a 

ve Rasulü’ne olan muhabbetlerinin bir neticesidir. 

Günümüz Anadolu insanının da peygambere (sav) olan sevgisi ve 

bağlılığının farklı boyutlarda tezahürleri vardır. Erkek çocuklarda Mehmet, 

Mustafa ve Ahmet isminin çok yaygın olması peygamber sevgisiyle 

alakalıdır. Bilhassa Muhammed ismi yerine Mehmet isminin tercih edilmesi, 

ağızdan çıkabilecek hatalı bir ifadeden dolayı, Rasulullah’a saygısızlık 

olmaması gibi bir ince düşünce sonucudur. Kız çocuklarına da Gül, Güldane, 

Gülseren, Gülsen gibi isimlerin verilmesi de Hz. Peygamber’e (sav) sevgi 

hissiyatının bir tezahürüdür. Zira gül, Hz. Peygamber’in (sav) remzi olarak 

kabul edilmektedir. Ayrıca vatan sevgisinin yoğun olduğu ülkemizde vatan 

borcunu îfa eden askerlere “Küçük ve Sevimli Muhammed” anlamına gelen 

“Mehmetçik” ismi verilmiştir. Keza askerlik vazifesinin kutsal olduğuna 

duyulan inançtan ötürü, askerlerin bağlı olduğu kuruma halk arasında 

“peygamber ocağı” denmektedir. Askerlik kurumunun peygamber ismiyle 

nitelendirilmesi, iki makamın da kutsiyetine bir atıftır.128 

                                                   
127 Yıldırım, Muhammed Emin, Efendimizi Sahabe Gibi Sevmek, 61-62. 
128 Karaman, Fikret, Anadolu Kültüründe Hz. Peygamber Sevgisi, Diyanet Aylık Dergi, Eylül 

2001, sayı:129, 36-41, 38-39. 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 44 ~ 

3.3. DOĞA VE ÇEVRE SEVGİSİ 

İslam insan hayatının hiçbir alanını boş bırakmaz. Kur’an ve sünnette 

insanın inanç, ibadet gibi manevi yönünün yanı sıra maddi boyutuyla da ilgili 

mesajlar yer almaktadır. Evrendeki türlü varlıklar hakkında Kur’an-ı Kerim 

misaller verirken, bu bazen Allah’ın varlığını, birliğini ve kudretini 

delillendirecek mahiyette bazen de insanın hizmetine sunulan varlıkların da 

Allah’a ibadet ettikleri ve O’na secdeye durdukları şeklinde aktarılmaktadır. 

Bu cihetle kâinatta mevcut olan ve insanı çepeçevre kuşatan hiçbir varlık 

alelade bir şey değil aksine her varlığın fiziki kıymetinin ötesinde manevi bir 

değeri olduğu söylenebilir.129 Dolayısıyla insanoğlu içinde yaşadığı çevreye 

bir nevi kutsallık atfederek ahlak temelli bir yaklaşım sergilemelidir. Çevre 

ahlakı, insanın varlıklara çıkar ve menfaat sağlama maksatlı bir yaklaşım 

göstermeksizin onlara sadece ekosistemde birer varlık oldukları için değer 

vermektir.130  

Kur’an’da, Allah’ın kudretinin bir göstergesi olarak tabiat varlıklarına 

sıklıkla işaret edilmesi, çevreyi yaratıcısıyla birlikte düşünmeyi ve 

nihayetinde ona karşı ahlaklı davranmayı gerektirir.131 Dolayısıyla çevre 

sevgisinin, ona karşı ahlaki bir yaklaşım sergilemek olduğu neticesine 

varılabilir. İçinde yaşadığımız dünyanın süsü konumundaki doğal çevrenin 

unsurları olan bitki ve hayvanları koruma hususu İslam’da “Amel-i Salih” 

kapsamında ele alınır. “Amel-i Salih”; Yüce Allah’ın kendilerini sevip, 

beğendiği, hoşnut olduğu kimselerin güzel davranışları anlamına 

gelmektedir.132 Allah Kur’an-ı Kerim’de, bu davranışlarda bulunanları 

cennetle mükâfatlandıracağını haber vermektedir: 

                                                   
129 Bayraktar, Mehmet, İslam ve Ekoloji, DİB Yayınları, Ankara 1992, 37-38. 
130 Özdemir, İbrahim, Çevre-Ahlak İlişkisi, Felsefe Dünyası Dergisi, 1994, sayı:14, 49-60, 

58. 
131 Martı, Huriye, Hadisler Ekseninde Çevre Ahlakı, Etkileşim Yayınları, İstanbul 2013, 92. 
132 Ateş, Ali Osman, İslam ve Doğal Hayatın Korunması, Çukurova Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 2003, cilt: III, sayı:1, 1-34, 5.  



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 45 ~ 

“İman edip güzel davranışlarda bulunanlara, içinden ırmaklar akan cennetler 

olduğunu müjdele!”133  

“İman yetmiş küsur şubedir. En yükseği “Allah’tan başka ilah yoktur” 

demek; en aşağısı ise, eziyet veren şeyleri yoldan kaldırmaktır.”134 hadisinde 

insanın çevreye yaklaşımı iman olgusuyla ilişkilendirilmektedir. Hadise göre 

çevreye karşı duyarsızlık imanın kâmil bir mertebede olmasına halel 

getirebilir, imanı zedeleyebilir.135 

Yüce Yaratıcı’nın yeryüzündeki herşeyi insana musahhar kılması ve onu 

yeryüzünün halifesi olarak tayin etmesi, ona yeryüzünün efendisi olma ve 

onun üzerinde sınırsız hak iddia etme şansı vermez. Aksine onun çevresine 

karşı yükümlülük hissiyatına sahip olmasını mecbur kılar. Halifeliği çıkar ve 

menfaat bazlı değil de sorumluluk merkezli algılamak gerekir. İslami bir 

çevre sevgisi ve ahlakının sorumluluk üzerinden okunmasını gerektiren diğer 

bir husus ise, Kur’an’da insanın yeryüzünde “emaneti yüklenen varlık” 

olarak tanıtılmasıdır. Çevrenin insana emanet edilmesi, öncelikle insanın ona 

sahip olmadığı, dolayısıyla üzerinde dilediğince tasarrufta bulunamayacağı 

anlamına gelmektedir.136 

Evrendeki her şeyi bir ölçü, düzen ve denge içerisinde yaratan Allah 

insandan mevcut düzeni, ekolojik dengeyi muhafaza etmesini ister: “O göğü 

yükseltmiştir, dengeyi koymuştur. Artık dengeye tecavüz etmeyin. Dengeyi doğru 

tutun, dengeyi bozmayın.”137 ayetinde Allah insanı, çevresine tutumu 

hususunda açıkça uyarmaktadır. Aksi takdirde ise bunun zararını, kötü 

sonuçlarını kendisinin göreceğini Kur’an haber verir: “İnsanların elleriyle 

işledikleri yüzünden karada ve denizde bozulma (fesad) çıkar; Allah da belki geri 

                                                   
133 Bakara, 2/25. 
134 Müslim, İman, 58 (Had. No: 35). 
135 Aktaş, Hamza, “İslam’da Çevre Bilinci ve Eğitimi”, Turkish Studies = Türkoloji 

Araştırmaları: International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish 
or Turkic, 2014, cilt: IX, sayı: 8, 153-170, 165. 

136 Martı, Hadisler Ekseninde Çevre Ahlakı,  96-98. 
137 Rahman, 55/7-9. 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 46 ~ 

dönerler diye yaptıklarının bir kısmını kendilerine tattırır.”138 Nitekim 

dünyamızda gerçekleşen aşırı hava kirliliği, küresel ısınma, ozon tabakasının 

delinmesi, iklim değişiklikleri gibi bozulmalar insanların hoyratça 

muamelesinin bir neticesidir. Doğal hayatın korunması demek, aslında 

insanlığın korunması demektir. Doğal çevrenin her bir unsuruna merhamet 

eden ve onları koruyan insan aslında kendisine acımakta ve kendisinin 

mutluluğunu emniyet altına almaktadır.139  

Çevre ahlakının temel ilkelerini Kur’an’dan sonra Hz. Peygamber’in 

sünnetinde aramak gerekir. Hz. Peygamber’in kozmolojik olaylara dair 

yaklaşımı, Kur’an ayetlerinden hareketle tevhit inancını önceleyen, ibret ve 

tefekkür merkezli bir karakter taşımaktadır.140 

“Yeryüzü bana temiz ve mescit kılındı.”141 hadisinde belirtildiği üzere 

tüm kainat ve yeryüzü temiz kılınmıştır. Hadiste yeryüzüne kozmolojik 

olarak kutsallık atfedilmesi, İslami çevreciliğin ve İslam’daki tabiat 

anlayışının temelinin bu yönde şekillenmesine kuşkusuz katkı sağlamıştır.142 

Hz. Peygamber doğal çevrenin korunması hususunda oldukça hassas 

davranmış ve bu doğrultuda birçok çalışma yürütmüştür. Resulullah (sav) 

Zü- Kard gazvesinden dönerken Ensar’dan Beni Harise Kabilesi’nin otlağı 

olan “Zureybu’t-Tavil” bölgesini, “Kim burdan bir ağaç kesecek olursa onun 

karşılığı olarak bir ağaç diksin” diye buyurarak koruma altına almıştır. Bu 

emir üzerine bölgeye ağaçlar dikilmiş ve el-Ğabe (Orman) adı verilmiştir.143 

Rasulullah (sav)’ın Mekke’nin dışında Medine şehri civarını da, “Ya 

Rabbi! Hz. İbrahim Mekke’yi haram kıldığı gibi, ben de Medine’yi haram 

                                                   
138 Rum, 30/41. 
139 Ateş, İslam ve Doğal Hayatın Korunması, 6.  
140 Martı, Hadisler Ekseninde Çevre Ahlakı, 112. 
141 Müslim, Mesacid, 3 (Had. No: 521). 
142 Kaya, Osman, Kur’an’a ve Sünnete Göre Çevre Bilinci ve Ahlakı, Dicle Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016, cilt: XVIII, sayı: 2, 81-95, 88. 
143 Belâzurî, Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahyâ, Futûhu’l-Büldân, (nşr. Ömer Enis et-Tabbâ’), 

Müessesetü’l-Me’ârif, Beyrut 1987, 17. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 47 ~ 

kıldım. Onun iki kayalığı arası haram bölgesidir. Ağaçları kesilmez, 

hayvanları avlanmaz, otu yolunmaz, ağaçlarının yaprağı koparılmaz.” 

buyurarak144 koruma altına almıştır. Günümüz tabiriyle bir sit alanı 

oluşturmuştur. Peygamber Efendimiz Taif şehrine de benzer bir yasak bölge 

uygulaması getirmiştir.145 Zikredilen örneklerden Hz. Peygamber’in bir 

çevreci olmasının ötesinde çevreciliği siyaset alanına taşıdığı sonucu 

çıkarılabilir. 

Çevreye olan hassasiyetinin bir yansıması olarak Allah Rasulü, beraber 

yola çıktığı ashabına da bu yönde tavsiye ve ikazlarda bulunmuştur. Allah 

Rasulü bununla henüz oluşan ve gittikçe büyümekte olan müslüman 

toplumda bir çevre sevgisi ve bilinci oluşturmak maksadı taşımış olmalıdır. 

“Eğer bir müslüman bir ağaç diker veya ekin eker de, ondan bir insan 

yahut da Allah’ın yarattığı varlıklardan herhangi biri meyve yerse, muhakkak 

bu onun için sadaka olur.”146 

Hadiste açıkça görüldüğü gibi Allah Rasulü müslümanları ağaç dikmeye 

teşvik etmiştir. Şu hadis de Peygamber Efendimiz’in doğal çevreyi koruma ve 

yeryüzünü ormanlaştırma faaliyetine ne denli önem verdiğinin bir 

göstergesidir: “Kıyamet kopmaya yakın iken elinizde bir ağaç fidanı var ve 

onu dikmeye vakit bulabilirseniz onu dikin.”147 Aynı şekilde Hz. 

Peygamber’in (sav), o dönemde yolcuların ve hayvanların gölgelendiği sidr 

ağacını kesmeyi yasaklaması, hatta kesene beddua etmesi,148 ağaçların da bir 

canlı olmasından yola çıkarak yaşam haklarına saygı gösterilmesi 

konusundaki hassasiyetinin bir tezahürüdür. Yine Hz. Peygamber’in, 

meyvesini elde etmek maksadıyla ağacın dal ve budaklarına zarar verecek 

şekilde sopayla vurulmasını tasvip etmeyip, ağacı sallayarak ona nazikçe 

                                                   
144 Buhârî, Cihad, 70 (Had. No: 2732); Müslim, Hacc, 458, (Had. No: 1362); Ebû Dâvûd, 

Menâsik, 96 (Had. No: 2036). 
145 Ebû Dâvûd, Menâsik, 94 (Had. No: 2032). 
146 Müslim, Müsâkât, 8 (Had. No: 1002); Buhârî, Edeb, 27 (Had. No: 5666). 
147 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, XX, 296 (Had. No: 12981). 
148 Ebû Dâvûd, Edeb, 171 (Had. No: 5239). 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 48 ~ 

davranılmasını istemesinde149 aynı hassasiyet vardır. Rasulullah (sav) kuru ve 

çorak toprakların işlenmesi hususunda da ashabını yönlendirmiştir. Nitekim 

ölü toprağı ihya etmenin önemini, “Her kimin arazisi varsa onu eksin; Eğer 

onu ekmezse o araziyi kardeşine ektirsin.”150 hadisiyle vurgulamıştır.  

Hz. Peygamber’in şehir hayatına dair, çok büyük çevre sorunlarına sebep 

olabilecek ve insan sağlığını tehlikeye sokabilecek hususlarda ikazlar yapması 

da dikkat çekicidir. Yollarda insanlara zarar veren şeylerin yok edilmesi,151 

avlu ve bahçelerin temiz tutulması,152 durgun sulara idrar yapılmamasına 

dair emirleri153 insanların içinde yaşadığı fiziki çevreyi korumalarına 

yöneliktir. Yine Peygamberimiz, herkesin gelip geçtiği yollara, gölgeliklere, 

su kenarlarına ve ağaçların altına abdest bozup kirletenlerin de lanete 

uğrayacağını ifade etmiştir.154 

Zikredilen hadislerden yola çıkarak denilebilir ki; Allah Rasulü insan ve 

kâinata bütüncül bir yaklaşımla bakmıştır. İnsan ve tabiat âlemi birbirinden 

ayrı olmayıp, birbirini tamamlayan varlıklardır. Bu nedenle tabiattaki her 

varlığa bir değer atfederek bakmak gerekir. Abdullah b. Ömer’ den nakledilen 

hadis bu minvalde zikredilmeye değerdir. 

 “Peygamberimiz (sav) Sa’d’e uğradı. Sa’d bu esnada abdest alıyordu. 

Rasulullah (sav), (onun suyu aşırı kullandığını görünce); ‘bu israf nedir?’ diye 

sordu. Sa’d de: ‘Abdestte de israf olur mu?’ dediğinde Hz. Peygamber (sav): 

‘Evet, hatta akmakta olan bir nehirde abdest alsan bile...’ şeklinde cevap 

verdi.”155 

                                                   
149 Ebû Dâvûd, Menâsik, 96 (Had. No: 2039). 
150 Müslim, Büyûʻ, 88 (Had. No: 1536). 
151 Müslim, Îmân, 58 (Had. No: 35). 
152 Tirmizî, Edeb, 41 (Had. No: 2799). 
153 Buhârî, Vudu, 68 (Had. No: 236); Müslim, Taharet, 94, 95 (Had. No: 281, 282); Ebû 

Dâvûd, Taharet, 32 (Had. No: 69). 
154 Müslim, Taharet, 68 (Had. No: 269). 
155 İbn Mâce, Tahâret, 48 (Had. No: 425). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 49 ~ 

Hadisten anlaşılacağı üzere suya bir hak izafe edilmiştir ve bir mü’minin 

de ona karşı sorumluluk hissiyatına sahip olması arzulanmıştır. Hz. 

Peygamber suyun varlığını sürdürme hakkının israf ile ihlal edilmesini 

kınamış, suya işlevselliğinin ötesinde bir değer atfetmiştir. Abdest gibi birçok 

temel ibadetin gerekli ön hazırlığı olarak nitelendirilebilecek bir ibadette 

israfın söz konusu edilmesi ve kınanması İslam’da en mukaddes hedeflerin 

bile tabiatın sömürülmesine alet edilmeyeceğini ispatlamaktadır.156 

3.4. HAYVAN SEVGİSİ 

Kur’an ve Sünnet’te hayvan konusu tafsilatlı bir biçimde yer almış, 

özellikle insan yaşamındaki ehemmiyetine binaen yeryüzündeki denge ve 

düzenin ana unsurlarından olan hayvanlara muamelenin keyfiyetine vurgu 

yapılmıştır. Öncelikle hayvanların da insanlar gibi birer ümmet olmalarına 

Kur’an ve Sünnet’te değinildiğini belirtmek gerekir. En’am suresi 38. ayette: 

“Yeryüzünde yürüyen hayvanlar ve (gökyüzünde) iki kanadıyla uçan 

kuşlardan ne varsa hepsi ancak sizin gibi birer ümmettir...” bu husus açıkça 

ifade edilmiştir. Ebû Hureyre’nin rivayet ettiği bir hadise göre de Allah 

Rasulü, peygamberlerden birini bir karıncanın ısırması üzerine oradaki 

karıncaların yuvasının yakılmasını emreden peygambere Allah’ın; “tek bir 

karıncanın ısırmasına karşılık Allah’ı tesbih eden bir ümmeti mi yaktın”157 

ikazını vahyettiğini haber vermektedir. Bu hadiste ayrıca hayvanların da 

kendi aralarında bir tür ve sınıf oluşturduğu anlaşılmaktadır. 

Hayvanlara muamele konusunda hadislere müracaat edildiğinde 

hayvanlara karşı doğrudan sevgi kavramı ele alınmayıp, şefkat ve merhamet 

bazlı bir yaklaşım öngörüldüğü ortaya çıkmaktadır. Hadislerde bu 

bağlamdaki mükerrer uyarılar, Allah’ın, hayvanları insanın hizmetine 

sunmasına karşılık insanın da onların hak ve hukukunu korumasını 

vurgulamaya yöneliktir. Özellikle muhtaçlar olmak üzere herkese karşı şefkat 

ve merhametle muamele etmek İslam dininin öngördüğü bir davranıştır. Bu 

                                                   
156 Martı, Hadisler Ekseninde Çevre Ahlakı, 120. 
157 Buhârî, Cihad, 150 (Had. No: 2856). 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 50 ~ 

husus hadislerde apaçık beyan edilmiştir: “Merhamet edenlere Rahman da 

merhamet eder. Yeryüzünde bulunan şeylere karşı merhametli olunuz ki, 

semadakiler de size merhamet etsin.”158 Hadiste semadakilerden kasıt 

melekler, onların merhamet etmesi ise, Allah’tan rahmet ve mağfiret 

dileyerek dua etmeleridir.159 

“Muhakkak ki Allahu Teâla Refik’tir (yumuşaklık, kolaylık, müsamaha 

sahibidir). Bu sebeple rıfkı sever ve rıfk sebebiyle razı olur. Rıfk (sahibi)a 

mahsus bir yardım vardır ki, şiddet sahipleri bu yardımı göremez.”160 

hadisinden anlaşılacağı üzere Allah’ın rızası ve inayeti rıfk ile muamele 

etmeye bağlı olarak gerçekleşmektedir.  

Ebû Hureyre’nin Peygamber Efendimiz’den naklettiği hadise göre, bir 

köpeğin sussuzluğunu gidermek günahkâr bir kadının kurtuluş vesilesi 

olmaktadır. Zikredilen hadis kaynaklarda şöyle geçmektedir: “Günahkâr bir 

kadın sıcak bir günde, bir kuyunun etrafında dönen bir köpek gördü, 

sussuzluktan dilini çıkarmış soluyordu. Kadıncağız ayakkabısını çıkararak 

onunla su çekip köpeğe verdi. Bu sebeple kadın mağfiret olundu.”161 

Hayvanlara eziyet etmek, onların beslenmesine mani olmak ise insanın azap 

görmesine sebeptir. Nitekim Rasulullah (sav), bu sebepten dolayı Allah’ın 

azabına maruz kalacak olan bir kadının haberini şöyle vermektedir: “Bir 

kadın bir kedi nedeniyle azap görmüştür. Çünkü o kediyi ne yedirmiş, ne de 

içirmiştir. Hatta onun dışarı çıkıp haşerat, vb. yemesine dahi izin 

vermemiştir.”162 

Bilhassa sahip olunan hayvanlara karşı muamelenin uhrevi bir mesuliyet 

getireceği hususuna şu hadis de ışık tutmaktadır: 

                                                   
158 Ebû Dâvûd, Edeb, 65 (Had. No: 4941). 
159 Âzimâbâdî, Ebü’t-Tayyib Muhammed Şemsülhak, Avnu’l-Ma’bûd Şerhu Süneni Ebî 

Dâvûd, I-XIV, (thk. Abdurrahmân Muhammed Osman), el-Mektebetü’s-Selefiyye, 
Medine 1968, XIII, 285. 

160 Ebû Dâvûd, Edeb, 11 (Had. No: 4807). 
161 Müslim, Selam, 154 (Had. No: 2245). 
162 Buhârî, Bed’ül-Halk, 16 (Had. No: 3140). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 51 ~ 

Abdullah b. Cafer (r.a)’den şöyle dediği rivayet edilmiştir: “Hz. 

Peygamber (sav) bir gün ensardan bir adamın bostanına girdi. Orada bir deve 

vardı. Rasûlullah (sav)'ı görünce (deve) inledi, gözlerinden yaşlar aktı. Bunun 

üzerine Peygamber (sav) onun yanına gelip kulaklarının arkasını okşadı, 

hayvan da sakinleşti. Peygamber (sav): ‘Bu devenin sahibi kimdir? Bu deve 

kimindir?’ buyurdu. Ensar'dan bir genç gelip; ‘Ey Allah'ın Rasûlü o 

benimdir,’ dedi. (Peygamber (sav)’de): ‘Allah’ın, seni kendisine sahip kıldığı 

şu hayvan hakkında Allah’tan korkmuyor musun? Gerçekten bu hayvan 

senin kendisini aç bıraktığını ve yorduğunu bana şikâyet ediyor,’163 

buyurdu.” Hadisten açıkça anlaşılacağı üzere insanların, hayvanları ilahi bir 

emanet bilerek onlara hak çerçevesinde muamele etmeleri gerekmektedir. 

Ayrıca yukarıda zikredilen bir önceki hadis de hayvanların nafakasının 

sahibine vacip olduğuna delil sayılabilecek niteliktedir.164 

Rasulullah (sav) hayvanlara eziyet veren ve bir cahiliye alışkanlığı olan 

hayvanların yüzüne dağlama yapılması ve vurulmasını yasaklamasının 

ötesinde lanetlediği vaki olmuştur. Cabir (r.a)’den rivayet edilen hadis metni 

şu şekilde geçmektedir: 

“Peygamber (sav)’in yanına, yüzüne damga vurulmuş bir merkeb 

getirilmiş, bunun üzerine Rasulullah (sav), ‘Benim hayvanların yüzünü 

(ateşle) damgalayan ve onların yüzüne vuran kimselere lanet ettiğim haberi 

size erişmedi mi?’ diyerek bunu yasaklamıştır.”165 

Rasulullah’ın hayvanların hukukuna tecavüz eden uygulamaları 

lanetlemesi, hayvanı canlı vaziyetteyken bağlayıp onunla atış tâlimi yapanlar 

için de geçerlidir.166 Çok istisnai durumlar haricinde Hz. Peygamber’in 

lanetleme üslubunun olmadığı biliniyorken mezkûr hadislerde lanet etmesi, 

                                                   
163 Ebû Dâvûd, Cihad, 46 (Had. No: 2549). 
164 Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahya b. Şeref, el-Minhâc Şerhu Sahîhi Müslim b. el-Haccâc, I-

XVIII, el-Matba’atü’l-Mısriyye, Mısır 1929-1930, XIV, 240-241. 
165 Ebû Dâvûd, Cihad, 56 (Had. No: 2564). 
166 Buhârî, Zebaih ve Sayd, 25 (Had. No: 5196). 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 52 ~ 

yapılan şiddet ve vahşet eylemine yöneliktir. Kendisine vahşet yapılan obje, 

bu lanette etkin değildir.167 

Hayvanların, yeryüzünün ekolojik dengesinin ana unsurlarından biri 

olduğu göz önüne alındığında Rasulullah (sav), hayvanlara merhametinin 

yanı sıra hayvanlar âlemi düzeninin, dolayısıyla yeryüzü düzeninin 

devamlılığı hususunda da hassasiyet göstermiştir. İhtiyaç durumu yokken 

gereksiz yere hayvanların canına kastetme veya onları rahatsız edecek 

davranışlardan sakındırmıştır.  

Hz. Peygamber alaca, karga, çaylak, fare, kuduz köpek ve yılan gibi gerek 

insanlara gerekse diğer hayvanlara zararlı olanlar hariç hayvanların keyfi bir 

şekilde öldürülmesini yasaklamıştır.168 

İhtiyaca binaen kesilen hayvanların usulüne uygun kesilmesi gerektiği şu 

hadiste beyan edilmiştir: “Şüphesiz Allah her şeyde ihsanı farz kılmıştır. 

Öyleyse siz öldürdüğünüz zaman iyi öldürün. Kestiğiniz zaman iyi kesin. Her 

biriniz bıçağını bilesin ve kestiği hayvana acı çektirmesin.169 

Objesi ne olursa olsun Rasulullah (sav) haksızlığın, zulmün karşısında 

olmuştur. Bu bağlamda hayvanlara da eziyet veren her türlü eylem tabii 

olarak dinimizde yasaklanmıştır. Dövüş için hayvanların arasının 

kızıştırılması, binek hayvanının üzerinden inmeden keyfi olarak uzun süre 

sohbet edilmesi, bir nevi hayvana sandalye veya minber muamelesi 

yapılmasının menedilmesi ile alakalı hadisler nakledilmektedir. Ayrıca 

yolculuk esnasında binek hayvanlarının haklarının gözetilmesine dair 

rivayetler de Rasulullah (sav)’ın, hayvanlara muamelesi hususunda ne kadar 

müşfik olduğunu göstermektedir.170 

                                                   
167 Yiğit, Yaşar, “Hayvana Merhamet Etmenin Dini Boyutu”, Diyanet Aylık Dergi, Şubat 

2003, sayı: 146, 13-17, 16. 
168 Müslim, Hacc, 66-71 (Had. No: 1198). 
169 Müslim, Sayd ve Zebaih, 57 (Had. No: 1955). 
170 Ebû Dâvûd, Cihad, 59 (Had. No: 2567); Müslim, İmare, 178 (Had. No: 1926). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 53 ~ 

3.5. DÜNYA VE MAL SEVGİSİ 

İnsan fıtratı dünya ve nimetlerine meyilli yaratılmıştır. Bu temayül 

Kur’an-ı Kerim’de şöyle vurgulanır: “Kadınlar, oğullar, yığın yığın 

biriktirilmiş altın ve gümüş, soylu atlar, sağmal hayvanlar ve ekinler gibi 

nefsin şiddetle arzuladığı şeyler insanlara çekici kılınmıştır. Bunlar dünya 

hayatının geçici menfaatleridir. Oysa asıl varılacak güzel yer ancak Allah’ın 

katındadır.”171 Bunun dışında pek çok ayette de insanın dünya malına düşkün 

olduğuna değinilmektedir.172 

Hadislerde de dünya malının göz alıcı ve tatlı olduğuna dair ibareler 

bulunmaktadır. İnsanın dünya nimetlerine olan ilgisi şu hadiste açık bir 

şekilde ifade edilmektedir: 

“Âdemoğlunun iki vadi dolu malı olsa üçüncü bir vadi daha arzu eder. 

Âdemoğlunun karnını ancak toprak doldurur. Allah tevbe eden kimsenin 

tevbesini kabul eder.”173 

Rasulullah (sav)’ın buyurduğuna göre dünya malına olan meyil sadece 

gençlik dönemine mahsus olmayıp yaş ilerledikçe ziyadeleşmektedir.174 

Ölümü daha çok hatırlayıp, ibadet ve itaatine yoğunlaşması gereken 

ihtiyarlık dönemindeki insanda bu zaafın artması dikkat çekicidir. 

Esasen Kur’an ve hadis nazarında dünya nimetlerini sevmenin bir 

mahzuru yoktur. Zira Allah’ın bu nimetlere karşı insanda fıtri bir temayül ve 

sevgi yaratması, bunların talep edilmesinin meşruiyetini göstermektedir.175 

Nitekim Kur’an-ı Kerim’de, “De ki: ‘Allah’ın, kulları için yarattığı ziyneti ve temiz 

rızkı kim haram kılmış?’ De ki: ‘Bunlar, dünya hayatında müminler içindir. Kıyamet 

                                                   
171 Âli-İmrân, 3/14. 
172 Kıyame, 75/20-21; İnsan, 76/27; Rum, 30/7. 
173 Müslim, Zekat, 116 (Had. No: 1048). 
174 Buhârî, Rikak, 5 (Had. No: 6058). 
175 Gümrükçüoğlu, Süleyman, “İmtihan ve Dünyevileşme”, Turkish Studies, 2015, cilt: X, 

sayı: 2, 411-434, 426. 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 54 ~ 

gününde ise yalnız onlara özgüdür.’”176 Başka bir ayette ise: “Allah’ın sana 

verdiğinden (O’nun yolunda harcayarak) ahiret yurdunu iste; ama dünyadan da 

nasibini unutma.”177 ifadeleri geçmektedir. Konuyla ilgili “İyi insan için, iyi mal 

ne güzeldir.” hadisi de178 dünya malını istemekte bir beis olmadığını 

göstermektedir. 

Buna mukabil Kur’an’da, dünyanın aldatıcı bir meta’, sadece bir oyun ve 

eğlenceden ibaret olduğu muhtelif yerlerde vurgulanır. Aynı şekilde 

dünyadaki zevklerin ahirettekine nispetle azlığı ve değersizliği zikredilir. 

Hadislerde de dünya hayatının zemmedildiği pek çok ifadeler 

bulunmaktadır. Buna Müslim’de geçen dünyanın zayıf bir ölü oğlak kadar 

bile değerinin olmadığıyla ilgili hadis örnek olarak gösterilebilir.179  

O halde Kur’an ve hadislerde zikredilen dünya hayatını zemmeden 

ifadelerin nasıl anlaşılması gerektiği hususu önem arz etmektedir. Naslarda 

dünya hayatının aldatıcı, değersiz, geçici gibi tanımlanması, dünya hayatının 

bizatihi kıymetsiz olduğu manasına gelmemektedir. Kur’an ve hadislerde 

dünya hayatını zemmeden ifadeler, dünya hayatından Allah’ın belirlediği 

hudutlar dâhilinde istifade etmenin ötesinde dünyaya hırsla bağlanma ve onu 

gaye edinmeye matuftur. Nitekim konuya dair Buhari’de geçen bir hadiste 

dünya malına kul olanlar açıkça kınanmıştır: “Altına, gümüşe, kumaşa, 

elbiseye kul olanlar helak olsunlar. Zira onlara verildiğinde razı olurlar, 

verilmezse olmazlar.”180 Hadiste görüldüğü gibi insanın dünya arzularını ve 

zevklerini, Allah’ın rızasına öncelemesi bir problem teşkil etmektedir. Bu 

anlamda Allah’ın bahşettiği gücü ve kudreti, nefsi doğrultusunda kullanan 

                                                   
176 A’raf, 7/32. 
177 Kasas, 28/77. 
178 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, XXIX, 298-299 (Had. No: 17763). 
179 Müslim, Zühd, 2 (Had. No: 2957); Tirmizî, Zühd, 13 (Had. No: 2321); İbn Mâce, Zühd, 

3 (Had. No: 4110-4111). 
180 Buhârî, Cihad, 70 (Had. No: 2730). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 
 

~ 55 ~ 

Firavun181 ve elde ettiği servet karşısında şımaran Karun182 gibi 

dünyevileşmiş insan tipleri Kur’an’da örnek olarak verilmektedir. 

Dünya malı ve nimetleri, hadiste insan için bir fitne (imtihan) olarak 

zikredilmiştir.183 Kur’an’da bu imtihana tabi olan insandan, dünya hayatının 

gelip geçici, asıl ve ebedi dünyanın ise ahiret hayatı olduğunun farkında 

olması beklenmektedir. Yoksa bir mü’minin dünyadan elini eteğini çekip tam 

bir mahrumiyet yaşaması istenmemektedir. Zira dünya nimetleri ve rızıkları 

herkesten önce Allah’a iman etmiş kimselere layıktır.184 Esasen insandan 

istenen, dünya ve ahiret dengesini kurabilmek ve mutedil bir yaşam 

sürebilmektir. Allah Kur’an’daki şu ayetle insanın, dünya ve ahiret hayatını 

dengede tutması hususunda uyarmaktadır: “Allah’ın sana verdiğinden (O’nun 

yolunda harcayarak) ahiret yurdunu iste ama dünyadan da nasibini unutma.”185 

Rasulullah (sav) ümmetinin akıbetiyle ilgili Allah’a şirk koşulmasından 

emin olduğu halde, “Vallahi ben vefatımdan sonra, sizin Allah’a şirk 

koşmanızdan değil dünya konusunda didişip çekişmenizden korkarım.”186 

buyurarak kendi vefatından sonra müslümanların dünya hususunda 

didişmelerinden korktuğunu beyan etmiştir. Ayrıca Rasulullah (sav)’ın 

endişesi sadece müslümanların dünya nimetleri nedeniyle birbirleri ile 

didişmesi değil, dini hassasiyetlerinin de dünyaya tamah nedeniyle 

zayıflamasıydı.187 “ Her ümmetin bir fitnesi (imtihan vesilesi) vardır, benim 

ümmetimin fitnesi ise maldır.”188 hadisinde anlaşılacağı üzere Allah’ın 

insanoğluna bahşettiği birçok lütuf, güzellik içerisinde fitne olarak malın 

zikredilmesi insanın ona olan zâfiyetinin bir göstergesidir. Ancak İslam, 

insanın dünyaya olan meylini yok etmek yerine ahiret inancıyla onu kontrol 

                                                   
181 Zuhrûf, 43/51; Kasas, 28/4. 
182 Kasas, 28/76-78. 
183 Tirmizî, Zühd, 26 (Had. No: 2336). 
184 Hadislerle İslam, III, 635-636. 
185 Kasas, 28/77. 
186 Buhârî, Meğazi, 25 (Had. No: 3857). 
187 Hadislerle İslam, III, 636. 
188 Tirmizî, Zühd, 26 (Had. No: 2336). 



- Hadislerde “Sevgi” - 

 

~ 56 ~ 

altına almayı amaçlamaktadır. İfrat ve tefrite kaçmamak burada esastır. Hiç 

ölmeyecekmiş gibi dünyaya tamah etme, malın kölesi gibi bir pozisyonda 

olma arzulanmadığı gibi dünyadan tamamen bağımsız salt uhrevi bir hayat 

da arzulanmamıştır. “Takva ehli kimseler için zenginliğin bir zararı 

yoktur.”189 hadisi ve dünyaya rağbet etmemenin, kişinin helal olan şeyleri 

kendisine haram kılması veya malını dağıtıp tüketmesi değil de, elde olan 

şeylere Allah katında olanlardan daha fazla güvenmemek olduğuna dair 

hadis190 konuya ışık tutmaktadır. Nitekim Kur’an’da: “İnsanlardan öyleleri 

vardır ki, “Ey Rabbimiz! Bize dünyada da iyilik ver, ahirette de iyilik ver. Bizi 

cehennem azabından koru” derler.”191 ayeti de dünya ve ahirete olan yaklaşım 

biçimimizi şekillendirmede yol göstermektedir. 

 

                                                   
189 İbn Mâce, Ticaret, 1 (Had. No: 2141). 
190 İbn Mâce, Zühd, 1 (Had. No: 4100).  
191 Bakara, 2/201. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

- İKİNCİ BÖLÜM - 

HADİSLERDE İNSAN SEVGİSİ 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

1. İNSANIN DİĞER İNSANLARI SEVMESİ 

1.1. ANNE-BABA SEVGİSİ 

Bir insanın varlık âleminden çıkma sebebi olan ve bir süreye kadar 

beslenme, barınma gibi birçok temel ihtiyacın yanı sıra sevilme, takdir görme, 

beğenilme gibi ruhsal ihtiyaçlarını da karşılayan anne-babanın hak 

çerçevesinde Kur’an ve Hadis’te sıklıkla ele alınması gayet doğaldır.  

Anne-babayla iletişimde onlara sevgi çerçevesinde muamele etmek, bazı 

hadislerde ihsan ve birru’l-valideyn bağlamında ele alınmıştır. Hadis 

kaynaklarında anne-babaya karşı muamele genellikle “Kitabu’l-birr” ve 

“Kitabu’l-edeb” başlığını taşıyan bölümlerin ilk konusudur. Bu husustaki bir 

kısım hadislerde “ihsan” ve “birru’l-valideyn” kavramlarıyla anne-babaya 

iyilik ve itaatin önemi üzerinde durulurken, bazı hadislerde de “ukuk” 

kavramıyla ana babaya asi olma ve saygısızlığın yasaklanması söz konusu 

edilir. 

Öncelikle anne-babaya iyiliğin Kur’an-ı Kerim’de ne şekilde geçtiği 

hususunu belirtmek gerekir: “Allah’a kulluk edin, O’na bir şeyi ortak koşmayın. 

Anne-babaya yakınlarına, yetimlere, düşkünlere, yakın komşuya, uzak komşuya, 

yanınızdaki arkadaşa, yolcuya ve eliniz altında bulunan kimselere iyilik edin.”192 

                                                   
192 Nisa, 4/36.  



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 59 ~ 

ayetinde Allah’a kulluk etmek ve O’na şirk koşmamak emrinden sonra anne-

babaya iyiliğin zikredilmesi İslam’da annelik ve babalığın önemli bir hak 

doğurması açısından etkileyici bir örnektir. Allah’ın kendisine eş koşulmasını 

menetmesinin akabinde anne-babayı zikretmesiyle, anne-babaya iyiliğin 

imanın bir tezahürü ve gereği olduğu gibi bir neticeye varılabilir. Kur’an’ın 

muhtelif ayetlerinde193 ve mevzuyla alakalı hadislerin bir kısmında da anne-

babaya karşı ahlaki vazifeler Allah’a kulluğun hemen sonrasında 

zikredilmiştir.194  

İbni Mes’ûd’un (ra) anlattığına göre; “Bir adam Hz. Peygamber’e (sav), 

‘Amellerin en üstünü hangisidir?’ diye sorunca Peygamber Efendimiz şöyle 

cevap vermiştir: ‘Vaktinde kılınan namaz ve anne babaya iyilik etmektir. 

Sonra da Allah yolunda cihad etmek gelir.’”195 Tirmizi Şarihi Mübârekfûrî, 

hadiste amellerin faziletine göre verilen sıralamanın, soru soranların 

durumuna göre farklılık arz ettiğini söyler. Rasulullah (sav), soru soranın 

durumu ve neye ihtiyacı olduğu bilgisine sahip olduğu için ona göre cevap 

vermektedir. Ayrıca Hz. Peygamber’in bu tarz sorulara verdiği cevap, 

amellerin faziletinin dönemsel olarak değişiklik arz etmesiyle de alakalı 

olabilir. Mesela İslam’ın doğuşundaki ilk dönemlerde İslam cihad sayesinde 

ayakta kaldığı ve yaşanması mümkün olduğundan cihad o dönemlerde en 

faziletli ibadettir. O halde hadis, “faziletli amellerden birkaçı şunlardır” 

şeklinde bir ifade şekliyle anlaşılabilir.196 Hadiste anne babaya iyilik “birr” 

kelimesiyle ifade edilmiştir. Birr, iyilik ve ihsanda ziyadelik manasındadır ki 

karşıdakini razı eden bütün fiilleri içine alır.197 Ayrıca birr, toplumsal 

sorumlulukları yerine getirmeyi198 ve insanlara karşı iyilik yapmayı 

                                                   
193 Bakara, 2/83; En’am, 6/151; İsra, 17/23. 
194 Buhârî, Edeb, 6 (Had. No: 5631); Tirmizî, Birr ve Sıla, 4 (Had. No: 1901). 
195 Buhârî, Tevhid, 48 (Had. No: 7096); Tirmizî, Birr ve Sıla, 2 (Had. No: 1898). 
196 Mübârekfûrî, Ebu’l-Ulâ Muhammed Abdurrahman b. Abdurrahim, Tuhfetü’l-Ahvezi 

bişerhi Cami’i’t-Tirmizî, I-X, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1410/1990, VI, 20. 
197 Âsım, Kâmûs, II, 152. 
198 Izutsu,Toshıhıko, Kur’an’da Dini ve Ahlaki Kavramlar, Çev: Selahattin Ayaz, Pınar 

Yayınları, İstanbul 2017, 90. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 60 ~ 

gerektirdiği için kişiye insanların sevgi ve hoşnutluğunu kazandırır.199 Razi, 

“birr” kelimesinin “taat” kelimesini kapsadığı herşeyi ve Allah’ı hoşnut 

edecek bütün hayırlı ameller olduğunu nakleder.200    

Ebû Bekre’nin rivayetine göre; “Rasulullah (sav), ‘Size günahların en 

büyüğünü söyleyeyim mi?’ diye üç kez sordu. Bunun üzerine biz, ‘Evet, ey 

Allah’ın Rasulü’ diye cevap verdik. Bunun üzerine, ‘Allah’a ortak koşmak, 

anne-babaya isyan etmek ve eziyet etmektir.’ buyurdu.”201 hadisine göre 

Allah’a şirk koşmanın hemen akabinde anne-babaya isyan etmek en büyük 

günah olarak zikredilmiştir. Hadiste ebeveyne isyan etmeyi ifade eden “عقوق” 

(ukuk) kelimesi; kesmek, parçalamak anlamına gelir. “Ukuku’l-valideyn” 

tabiri, anne-baba şirke ve günaha zorlamadıkları sürece, evladın onlara söz 

veya fiili olarak eziyet ya da hakaret etmesidir.202 Öyle ki evladın ebeveynine 

olan bu tutumu ebeveynin gönlünü incitecek, ebeveyn ile evlat arasındaki 

sevgi ve gönül bağını koparabilecek mahiyettedir.203  

İslam anne-babaya iç sıkıntısı yaşatabilecek her türlü saygısızlığı 

meneder. “Rabbin, ‘kendinden başkasına kulluk etmeyin, anne ve babaya iyi 

muamele edin’ diye hükmetti. Eğer onlardan biri veya her ikisi senin nezdinde 

ihtiyarlığa ererlerse onlara “öf” bile deme. Onları azarlama. Onlara güzel (ve tatlı) 

söz söyle. Onlara acıyarak tevazu kanadını (yerlere kadar) indir ve: ‘Ya Rab, onlar 

bana çocukken nasıl merhamet ettilerse sen de kendilerini (öyle) esirge’ de.”204 

ayetinde geçen “öf” kelimesi saygısızlığın basit bir ifadesi gibi gözükse de 

isyankârlığın ilk basamağı olarak değerlendirilebilir. Ebeveynin ihtiyarlık 

dönemindeki acizliklerine karşı evlattan onlara merhamet gösterilmesi, güzel 

söz söylenmesi istenmiş ve böylece evlat ile ebeveyn arasında duygusal bir 

bağın oluşmasının önemi şefkat ve merhamet bağlamında vurgulanmıştır. 

Zira merhamet duygusu evlat ve ebeveyn arasında bulunan maddi ve manevi 

                                                   
199 Toksarı, Ali, ” Birr”, DİA, İstanbul, 1992, VI, 205. 
200 Razi, Mefatihu’l-Ğayb, V, 40. 
201 Buhârî, Edeb, 6 (Had. No: 5631). 
202 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, X, 406. 
203 Çağrıcı, Mustafa, “Ana Baba”, DİA, İstanbul, 1991, III, 104. 
204 İsra, 17/23-24. 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 61 ~ 

ilginin temelidir. Allah’ın insanlara bahşettiği bütün lütuflar O’nun 

merhametine bağlı bulunduğu için, Allah’tan anne-babaya merhamet 

dilemek diğer bütün ilahi ikram ve nimetleri dilemek anlamına gelir.205 

Evladın anne-babasına yaptığı iyilik ve hizmetleri katarak ihlasla yaptığı 

duanın da makbul olduğuna dair rivayetler vardır. Bununla ilgili Buhari’de 

geçen bir hadise göre Rasulullah (sav) şöyle buyurmuştur: “Üç kişi beraber 

yürürlerken yağmura yakalandılar. Hemen dağdaki bir mağaraya meyledip 

sığındılar. Akabinde mağaralarının ağzına dağdan büyük bir kaya düşüp 

üzerlerini tamamen kapattı. Bunun üzerine onlardan biri diğerlerine: ‘Riya ve 

şöhret isteği olmaksızın, sırf Allah rızası için yapmış olduğunuz amellere 

bakın da, onları anmak suretiyle Allah’a dua edin. Umulur ki, Allah 

mağaranın kapısını açar!’ dedi. Bu teklif üzerine onların biri şu duayı yaptı: 

‘Allah’ım! Benim ihtiyar anne-babam ve küçük çocuklarım vardı. Ben sürü 

otlatarak onları geçindirirdim. Akşamleyin otlaktan dönüp eve geldiğim 

zaman süt sağar, çocuklarımdan önce anne-babama süt içirirdim. Bir gün 

uzakta bir otlağa gitmiştim. Akşam oluncaya kadar sürüyü getirememiştim. 

Geç vakit geldiğimde onları uyumuş halde bulmuştum. Her günkü gibi yine 

sütleri sağdım ve sağdığım sütü kabıyla getirip başuçlarında dikildim. Onları 

uykularından uyandırmaya kıyamıyordum. Onlardan önce çocuklarıma süt 

içirmeyi de uygun görmedim. Çocuklar ise ayaklarımın dibinde açlıktan 

sızlanıyorlardı. Onlar uyurken, gün ağarana kadar bütün geceyi böyle 

dikilmekle geçirdim. Şüphesiz Allah’ım! Sen bilmektesin ki, ben bunu sırf 

senin rızanı kazanmak için yapmıştım. Bundan ötürü bizim için mağaranın 

ağzında bir gedik aç da, biz oradan gün ışığını görelim!’ diye dua etti. Allah 

onlara gün ışığını görecekleri kadar bir gedik açtı...”206 Görüldüğü gibi Allah’a 

içten yapılan bir yakarışa anne-babaya yapılan iyi muamelenin katılması 

duanın makbul olmasına vesile olmuştur. 

Allah’ın rızası ve gazabının, anne-babanın evlattan razı olup olmamasına 

göre belirlendiğine dair şu hadis ebeveyne karşı muamelenin önemini 

                                                   
205 Çağrıcı, “Ana Baba”, DİA. 
206 Buhârî, Edeb, 5 (Had. No: 5629). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 62 ~ 

belirtme açısından çarpıcı bir örnektir. “Allah’ın rızası ana-babanın rızasına, 

Allah’ın gazabı da ana-babanın hoşnutsuzluğuna bağlıdır.”207 Hadis, anne-

babaya asilik yaparak onlara büyük sıkıntılar yaşatan evlada karşı adeta bir 

tehdit mahiyetindedir.208  

Hz. Peygamber’in anne-baba rızasını Allah yolunda cihada takdim eden 

rivayetler de, İslam’ın onlara atfettiği değeri göstermesi açısından ehemmiyet 

arz etmektedir. Allah yolunda cihada katılmak gayesiyle Yemen’den hicret 

eden birinin anne-babasından izin almadan geldiğini öğrenen Rasulullah 

(sav), ebeveynin rızası dâhilinde cihada katılabileceğini aksi takdirde onlara 

hizmet için dönmesini buyurmuştur.209 

Nesâî’den gelen bir rivayette ise, Hz. Peygamber (sav) anneye hizmet 

etmenin, Allah yolunda cihad etme şerefinden önce geldiğini bildirmiştir. 

Muaviye İbn Cahime’nin anlattığına göre; “Cahime (r.a) Hz. Peygamber 

(sav)’e gelir ve: ‘Ey Allah’ın Rasulü, ben gazveye katılmak istiyorum, bu 

konuda sizinle istişare etmeye geldim’ der. Rasulullah (sav): ‘Annen var mı?’ 

diye sorar. Cahime (r.a), ‘Evet’ deyince Rasulullah (sav) da, ‘Öyleyse ondan 

ayrılma zira cennet onun ayağının altındadır’ buyurur.”210 Yine konuyla ilgili 

birçok hadis kaynağında geçen bir rivayet şöyledir: İbn Amr (r.a) anlatıyor: 

“Bir adam, cihada iştirak etmek için Hz. Peygamber (sav)’den izin istedi. 

Rasulullah (sav): ‘Annen baban sağ mı?’ diye sordu. Adam: ‘Evet’ deyince: 

‘Sen Onlara hizmet ederek cihad yap’ buyurdu.”211 

Hattabi, farz-ı ayn olan cihad için anne-babanın rızasına gerek 

olmadığını, onların ancak nafile olan cihada müdahele edebileceklerini 

söyler. Ancak müslüman olmayan anne-babaların ister nafile ister farz-ı ayn 

                                                   
207 Tirmizî, Birr, 3 (Had. No: 1899). 
208 Mübârekfûrî, Tuhfe, VI, 22. 
209 Ebû Dâvûd, Cihad, 32 (Had. No: 2530). 
210 Nesâî, Cihad, 6 (Had. No: 3104). 
211 Buhârî, Cihad, 136 (Had. No: 2842); Buhârî, Edeb,3, (Had. No: 5627); Müslim, Birr, 1, 

(Had. No: 2549); Ebû Dâvûd, Cihad, 32 (Had. No: 2529); Nesâî, Cihad, 5 (Had. No: 
3052); Tirmizî, Cihad, 2 (Had. No: 1671). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 63 ~ 

hükmündeki cihad için rızaları gözetilmez.212 Zira İslam’a göre, Allah’a isyan 

sayılan bir konuda kula itaat edilmez.213 Kur’an-ı Kerim’de anne-babaya 

istinaden “...Hakkında bilgi sahibi olmadığın bir konuda, seni bana şirk koşmaya 

zorlarlarsa onlara itaat etme. Fakat dünyada onlarla iyi geçin...” buyrulur.214 

Simak b. Harb (r.a) yoluyla gelen rivayete göre; Sa’d b. Ebî Vakkas’ın 

annesi, oğlu müslüman olunca onu birşey yemeyip içmemekle tehdit eder ve 

yemeden içmeden kesilir.215 Tirmizi’nin naklettiğine göre bu olay üzerine şu 

ayet nazil olur: “Biz insana yapacağı hayırlı işlerden biri olarak anne ve babasına iyi 

davranmasını emrettik; ama buna rağmen, eğer onlar körü körüne herhangi bir şeyi 

bana ortak koşmanı isterlerse onlara uyma. Çünkü hepiniz sonunda dönüp bana 

geleceksiniz. O zaman hayatta iken yapmış olduğunuz her şeyi iyi ve kötü yönleriyle 

gözünüzün önüne sereceğim.”216 Ayette açıkça belirtildiği üzere anne-babaya 

itaatsizlik, ancak onların Allah’ın emrine muhalif davranılmasını istemeleri 

durumunda gerçekleşebilir. Aksi takdirde müşrik de olsalar annelik-babalık 

konumlarından dolayı saygıyı ve dünyalık meselelerde itaati hak 

etmektedirler. Bu mevzuyla ilgili şu hadis de zikredilmeye değerdir: 

Esma bint Ebî Bekr (r.a) anlatıyor: “Müşrik olan annem yanıma geldi. 

(Nasıl davranmam gerekeceği hususunda) Hz. Peygamber (sav)’e sorarak 

‘Annem yanıma geldi, benimle (görüşüp konuşmak) arzu ediyor, anneme iyi 

davranayım mı?’ dedim. ‘Evet, ona gereken hürmeti göster’ buyurdu”.217 

Buraya kadar mevzuyla ilgili geçen ayet ve hadislerde genel olarak anne-

babanın birlikte zikredilmesine karşın, müstakil olarak anne veya baba 

hakkına vurgu yapan rivayetler de mevcuttur. Bilhassa anneyi babaya 

önceleyen şu hadis yaygın olarak bilinmektedir: 

                                                   
212 Mübârekfûrî, Tuhfe, VII, 203. 
213 Buhârî, Ahkam, 4 (Had. No: 6725). 
214 Lokman, 31/15. 
215 Tirmizî, Tefsiru’l-Kur’an, 30 (Had. No: 3189). 
216 Ankebut, 29/8. 
217 Buhârî, Hibe, 28 (Had. No: 2477); Buhârî, Edeb, 8 (Had. No: 5634); Müslim, Zekat,50 

(Had. No:  1003); Ebû Dâvûd, Zekat, 34 (Had. No: 1668). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 64 ~ 

“Bir adam gelerek, ‘Ey Allah’ın Rasulü, kendisine güzel davranıp 

yakınlık göstermemi en çok hak eden kimdir?’ diye sordu. Hz. Peygamber 

(sav): ‘Annen!’ diye cevap verdi. Adam: ‘Sonra kim?’ dedi, Rasulullah (sav): 

‘Annen!’ diye cevap verdi. Adam tekrar: ‘Sonra kim?’ dedi. Rasulullah (sav) 

yine: ‘Annen’ diye cevap verdi. Adam tekrar sordu: ‘Sonra kim?’ Rasulullah 

(sav) bu dördüncüyü: ‘Baban’ diye cevapladı.”218 

Ulema annenin hamilelik, doğum, emzirme, ayrıca evladını büyütürken 

ona gösterdiği şefkat ve çektiği meşakkat dolayısıyla anneye yapılan iyiliğin 

babaya yapılan iyilikten daha efdal olduğunu söylemişlerdir.219 

“Biz, insana ana-babasına karşı sorumluluklarını yerine getirmesini tavsiye 

ettik. Annesi onu nice zorluklarla karnında taşıdı. Sütten kesilmesi iki yıl sürdü. 

Ayrıca bana şükretmesini, ana babasına da hürmet etmesini tavsiye ettik...”220 

ayetinde de evladın ebeveynine karşı sorumluluğu, annenin onu belli bir süre 

karnında taşıması ve onu emzirmesi gibi zahmetli bir süreç yaşamasıyla 

ilişkilendirilmiştir. 

Erich Fromm, çocuğun katıksız sevgiyi annesi sayesinde öğrendiğini 

söyler. Çocuk annesinin sevgisini kazanmak için hiçbir çaba sarf etmeye gerek 

olmadığını ve annesinin onu koşulsuz sevdiğini bilir. Sevildiğini hisseden 

çocuk bu sayede sevmeyi de öğrenir.221 

Hadislerde anneye iyiliğin üç kere tekrar edilerek babaya yapılan iyiliğe 

takdim edilmesine, cahiliyye döneminin ataerkil bir toplum yapısına sahip 

olması ve o dönemde kadına bir değer atfedilmemesinin sebep teşkil etmesi 

muhtemeldir. Bu şekilde düşünüldüğünde Hz. Peygamber (sav)’in tekrarlara 

yer vererek anne hakkının önemini vurguladığı söylenebilir. Anne ve babaya 

iyiliğin eşit derecede faziletli olduğunu söyleyen âlimler de olmuştur.222 

                                                   
218 Buhârî, Edeb, 2 (Had. No: 5626); Müslim, Birr, 1 (Had. No: 2548). 
219 Nevevî, Minhâc, XVI, 102. 
220 Lokman, 31/15. 
221 Fromm, Sevme Sanatı, 51-52. 
222 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, X, 402. 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 65 ~ 

Müstakil olarak babanın evladı üzerindeki hakkından bahseden hadisler 

de bulunmaktadır. Kur’an’da da baba ve çocuğa “  ََوَوَالِدٍ وَمَا وَلد” ayetiyle yemin 

edilmiş,223 baba ve evladının ilişkisinin değerine vurgu yapılmıştır. Ayete 

anne-baba ve çocukları olarak mana veren müfessirler de vardır.224 

Hz. İbrahim’in müşrik olan ve şirkinde ısrar eden babasına naifçe 

yaklaşımı, evladın ebeveynine karşı tavrının nasıl olması hususuyla ilgili 

örnek teşkil etmektedir. Hz. İbrahim, babasının tehditkâr tavrına bile son 

olarak, “Selam sana olsun, senin için Rabbimden mağfiret dileyeceğim...”225 diye 

karşılık vererek babasına olan saygısından ödün vermemiştir. 

“Evlat babasının hakkını ödeyemez. Ancak onu köle olarak bulup satın 

alır ve azad ederse başka.”226  

Hadiste “ عتق” kelimesiyle ifade edilen köleyi azad etme eylemi, birinin 

başkasına yapabileceği en büyük iyilik olması227 hasebiyle, Rasulullah (sav)’ın 

böyle uç bir örneği baba hakkının önemine vurgu yapmak maksadıyla 

zikretmiş olması muhtemeldir.  

Bir hadis-i şerifte de babanın cennetin orta kapısı olduğu rivayet edilmiş, 

evlat da bu kapıyı terk etme veya muhafaza etme hususunda muhayyer 

bırakılmıştır.228  

Babası malını almak isteyen sahabiye Hz. Peygamber (sav), evlat ve onun 

malından babanın istifade edebileceğini buyurur.229 Hattâbî, hadiste belirtilen 

                                                   
223 Beled, 90/3. 
224 Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, Çev: Cahit Koytak- Ahmet Ertürk, I-III, İşaret 

Yayınları, İstanbul 1999, III, 1270. 
225 Meryem, 19/41-48. 
226 Ebû Dâvûd, Edeb, 128 (Had. No: 5137). 
227 Mübârekfûrî, Tuhfe, VI, 28. 
228 Tirmizî, Birr, 3 (Had. No: 1900). 
229 Ebû Dâvûd, Büyu’, 79 (Had. No: 3530); İbn Mâce, Ticaret, 64 (Had. No: 2291,2292). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 66 ~ 

hakkın, babanın ihtiyaç durumuna bağlı olduğunu belirtir. Ona göre bu hak, 

evladın babasına temin etmekle mükellef olduğu nafaka hakkıdır.230 

Evladın anne-babasına iyiliği onlar öldükten sonra da devam edebilir. 

Anne-babası vefat eden bir sahabi Hz. Peygamber’e onlar için yapabileceği 

bir iyilik olup olmadığını sorunca Rasulullah (sav): “Evet, onlara dua etmek, 

onlar için Allah'tan mağfiret dilemek, ölümlerinden sonra (varsa) ahidlerini 

(vasiyyetlerini) yerine getirmek, yakınlığı ancak onlar vasıtasıyla olan 

akrabalarla ilgilenip onlara karşı üzerine düşeni yapmak ve (onların) 

arkadaşlarına ikram ve hürmet etmek” buyurdu.231 Başka bir hadiste de 

Rasulullah (sav) ölen anne-babası için dua eden salih evladın duasının anne-

babasına faydası dokunacağını haber vermiştir.232 Yine ölümlerinden sonra 

anne-baba adına sadaka vermenin de onlara faydasının dokunacağına233, 

ayrıca onların dostlarıyla irtibatı koparmamak ve imkân nispetinde onların 

ihtiyaçlarını gidermek gerektiğine dair rivayetler de vardır.234  

1.2. EŞ SEVGİSİ 

Allah Kur’an’da insanı erkek ve dişi eşler olarak yarattığını235 ve onlara 

birbirlerine karşı sevgi ve şefkat bahşettiğini buyurmuştur.236 Rum suresinin 

21. ayetinde geçen “meveddet” kelimesini “eşler arasındaki sevgi”, “rahmet” 

kelimesini de “çocuk” şeklinde tefsir edenler olmuştur.237 Mevdudi ayette 

geçen “rahmet” kelimesini, “evlilik hayatında yavaş yavaş gelişen, eşlerin 

birbirlerine karşı nazik, hoşgörülü ve düşkün olmalarını sağlayan duygusal 

ilişki” olarak tefsir eder.238 Razi’ye göre ayetteki “لتسكنو اليها” kısmındaki 

                                                   
230 Hattâbî, Ebû Süleyman Hamd b. Muhammed, Me ‘alimü’s-sünen, nşr. Muhammed 

Râğıb et- Tabbâh, I-IV, Matba‘atü’l- İlmiyye, Halep 1932-1934. 
231 Ebû Dâvûd, Edeb, 128 (Had. No: 5142). 
232 İbn Mâce, Edeb, I (Had. No: 3660). 
233 Tirmizî, Zekat, 33 (Had. No: 669). 
234 İbn Mâce, Edeb, 2 (Had. No: 3664). 
235 A’raf, 7/189. 
236 Rum, 30/21. 
237 Razi, Mefatihu’l-Gayb, XXV, 111. 
238 Mevdûdî, Ebü’l-A’lâ, Tefhimu’l Kur’an, çev: Muhammed Han Kayanî vdğ., I-VII, 

İnsan Yayınları, İstanbul 1987, VI, 261-262. 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 67 ~ 

“sükûn”, eşlerin birbirine ulaşmasını sağlayıp aralarında sevgi meydana 

getirir. Sonrasında bu sevgi rahmet duygusuna dönüşür. Zira ileriki 

dönemlerde yaş ve hastalık sebebiyle şehvet duygusu kalmadığı halde eşlerin 

birlikteliğinin devam etmesi birbirlerine karşı şefkat ve merhamet duygusuna 

sahip olmaları sebebiyledir.239 

“İnsanlara kadınlar, oğullar, yığın yığın biriktirilmiş altın ve gümüş, soylu atlar, 

sağmal hayvanlar ve ekinler kabilinden aşırı sevgiyle bağlanılan bu gibi şeyler çok 

çekici gösterilmiştir. İşte bunlar dünya hayatının geçici menfaatleridir. Halbuki 

varılacak yer Allah’ın katındadır.”240 ayetinde kadın sevgisinin, ayette belirtilen 

diğer varlıklar gibi edilgen ifade kullanılmasından dolayı fıtri olduğu 

anlaşılmaktadır. Ancak ayette her ne kadar kadın sevgisi olarak zikredilmiş 

olsa da kastedilen husus karı-kocalık ilişkisi açısından eş sevgisidir.241 

Aşırı sevgiyle bağlanma ayette “şehevât” olarak isimlendirilmektedir. 

Buna arzu edilen şeyler manası da verilebilir. Bazı kelamcılara göre bu ayet, 

sevginin şehvetten farklı bir şey olduğunu göstermektedir. Zira zikredilen 

ayette Allah sevgiyi şehvete izâfe etmiştir. Buradan yola çıkarak şehvetin, 

Allah’ın yarattığı fiillerden; sevginin ise kulun fiillerinden olduğu neticesine 

varılabilir. Ayette kınanan sevgi; insanın, “şehevat” diye tabir edilen arzu 

edilen şeyleri maksat edinip bütün yaşayışını buna hasretmesidir.242 

                                                   
239 Razi, Mefatihu’l-Gayb, XXV, 112. 
240 Âli-İmrân, 3/14. 
241 Reşîd Rızâ, Tefsiru’l-Menâr, I-XII, Dâru’l-Menâr, Kahire 1947, III, 241. 
242 Razi, Mefatihu’l-Gayb, VII, 211; Erich Fromm da, sevginin ve cinsel arzunun 

birbirinden farklı duygular olduğunu ifade eder. Sevgi fiziksel bir birleşme isteği 
doğursa da, bu ölçüsüz bir arzu olmayıp, içinde şefkat barındıran bir duygudur. 
Cinsel sevgi, şayet sevgi kaynaklı değilse, o zaman geçici bir birleşmenin ötesine 
geçemez. Bu amaçla yakınlaşan çiftler bencil kimselerdir. Bu kimselerin yalnızlık 
sorunları olup, genelde başka kimseyi sevmeyen iki âşık gibidirler. Yalnızlık 
sorunlarını birbirleriyle gidermeye çalışırlar. Ama diğer insanlardan uzaklaştıkları 
için birbirlerine de yabancı kalırlar. Bundan dolayı bu tür bir ilişki bir yanılsamadan 
ibarettir. Fromm’a göre gerçek sevgi bir duygu değildir. Zira duygular gelip geçicidir. 
Sevgi ise, “istem”dir. Bir kararlılık ve söz vermeyi gerektirir. (SEVME SANATI, 68,69) 
Sevgi Dili Yazarı Gary Chapman da, sevginin çaba ve disiplin gerektirdiğini belirtir. 
Sevginin, tutkudan daha gerçek ve daha kıymetli olduğunu vurgulayan Chapman, 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 68 ~ 

Elmalılı Hamdi Yazır, “şehevât”ı dünya hayatını sürdürmek ve Allah’a 

ulaşmak açısından bir araç ve Allah tarafından ihsan edilmiş bir nimet olarak 

tanımlar. Yazır, buna mukabil şehevâta aşırı derecede muhabbet edip, 

Allah’ın emir ve rızasına tercih etmek ise büyük bir budalalık olduğu ilavesini 

yapar.243    

Mezkûr ayette “zevklere aşırı düşkünlük insanlara süslü (çekici) 

gösterildi” kısmındaki ifade biçiminden insana çekici gösterilen arzuların, 

aslında hor görülecek, tiksinilecek arzular olmadığı manası çıkar. İslam, 

insanın realitesinde var olan fıtri duygularını inkâr etmesini veya o 

duygularını baskı altına almasını tasvip etmez. Aksine bu duygular beşer 

hayatının devamı için zorunludur. O halde insandan istenen, her hususta 

olduğu gibi sevgi hususunda da mu’tedil olmasıdır. Daha açık bir ifadeyle 

ayette zikredilen fıtri duyguların söküp atılması yerine bir düzene konması 

ve ona hâkim olunmasıdır.244 

Reşid Rıza’ya göre insan fıtratına yerleştirilen erkek-kadın ilişkisi 

bağlamındaki sevgi, insan neslinin devamı gayesine de matuftur.245 

İslam’a göre erkek-kadın arasındaki temayül nikâh akdiyle beraber 

sevgiye dönüşecek246 ve bu sevgi büyüyerek çiftin ruhen gelişimini 

sağlamakla beraber, şu ayette belirtildiği gibi onları dış kaynaklı olumsuz 

etkilerden de bir örtü, bir zırh gibi koruyacaktır. 

“Onlar size örtüdürler, siz de onlara örtüsünüz.”247 

                                                   
sevginin mantıklı, akılcı ve iradeli olduğunu ve bu yönüyle tutkudan farklı olduğunu 
ifade eder. O’na göre bir tercih olan sevginin, başlangıç noktası tutum ve düşünce 
tarzıdır. “Sevgi, ‘seninle evlendim ve senin iyiliğini düşünmeyi tercih ediyorum,’der. 
Bu durumda eşini sevmeyi tercih eden kişi, bu kararını ifade etmesini sağlayacak 
yolları da bulur.” (Gary Chapman, Beş Sevgi Dili, 38-40) 

243 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, II, 1052. 
244 Kutub, Seyyid, Fîzılâl-il-Kur’an, çev., İ. Hakkı Şengüler, M. Emin Saraç, Bekir Karlığa, 

Hikmet Yayınları, I-XVI, İstanbul 1971, II, 230,231. 
245 Rıza, Tefsiru’l-Menâr, III, 241. 
246 İbn Mâce, Nikah,1 (Had. No: 1847). 
247 Bakara, 2/187. 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 69 ~ 

Eşler arasında ruhi birlikteliği ve gelişimi sağlayacak evlilik müessesinin 

kurulmasına yönelik Rasulullah (sav)’dan rivayet edilen birçok hadisin 

mevcudiyeti, konunun hassasiyetine bir vurgu mahiyetindedir. 

“Ey gençler, sizden evlenmeye güç yetirenler evlensin.”248 

Başka bir hadiste de Hz. Peygamber (sav) Allah’ın rızası doğrultusunda 

birliktelik yaşamaya niyetlenip aile kurmaya çabalayanlar için Allah’ın 

yardımının hak olduğu müjdesini verir.249 

Ali b. Ebî Talib (r.a)’den rivayet edildiğine göre, Rasulullah (sav) 

kendisine şöyle buyurdu: “Ey Ali üç şeyi geciktirme; vakti giren namazı, 

hazırlanan cenazeyi, dengini bulduğun zaman bekar kimseleri 

evlendirmeyi.”250 

Hadise göre kişi kendine denk birini bulması halinde evliliğini 

hızlandırmaya gayret etmelidir. Evliliğin, birbirlerini sevenlerin aralarındaki 

muhabbeti pekiştireceğine dair apaçık bir ifadenin kullanıldığı İbn Abbas’tan 

gelen bir rivayet şöyledir: “Sevenler için nikâh kadar saygıyı artırıcı hiçbir şey 

görülmedi.”251  

Sindî, hadis için şu yorumu yapar: "Yâni iki kişi arasında muhabbet 

bulunduğu zaman hiçbir bilgi, alâka ve münasebet, onların evlenmeleri kadar 

onların arasındaki sevgiyi artırmaz. Eğer muhabbetle beraber bir evlilik 

durumları olursa mevcut muhabbet her gün daha da kuvvetlenir ve artar." El-

Münâvi de hadis için; “Aşkın en muazzam ve etkin ilâcı evlenmektir. Bu yol 

açık iken bundan başka bir yola başvurulmamalıdır. Tek yol evlenmektir,” 

ifadesini kullanır.252 

                                                   
248 Buhârî, Nikah, 3 (Had. No: 4779); Müslim, Nikah, 1, (1400). 
249 Tirmizî, Fedailü’l-Cihad, 20 (Had. No: 1655); Nesâî, Cihad, 12 (Had. No: 3120). 
250 Tirmizî, Salat, 127 (Had. No: 18); Tirmizî, Cenaiz, 73 (Had.no: 1075). 
251 İbn Mâce, Nikah, 1 (Had. No: 1847). 
252 Hatipoğlu, Haydar, Sünen-i İbn Mâce Tercemesi ve Şerhi, Kahraman Yayınları, I-X, 

İstanbul 1983, V, 197. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 70 ~ 

Abdullah b. Mes’ûd’un anlattığına göre, Allah Rasulü bir gün 

çevresindeki gençlere şöyle buyurmuştur: “Ey gençler topluluğu! Evlenme 

imkânı bulanınız evlensin. Çünkü evlenmek, gözü haramdan çevirmek ve 

iffeti korumak için en iyi yoldur. Evlenme imkânı bulamayan da oruç tutsun. 

Çünkü orucun, kişi için şehveti kesme özelliği vardır.”253 

Hadisten de anlaşılacağı üzere evlilik bir bakıma insanı meşru daire 

içerisinde tutup gözünün harama kaymasına mani olacak bir kurumdur. 

Bakara Suresi’nde geçen, “kadınların erkekler için bir örtü, erkeklerin de 

kadınlar için bir örtü (libas) olduğu” ayeti de bu minvalde zikredilebilir. Zira 

eşler birbirinin namusunu, iffetini koruma açısından da birbirlerine örtü 

gibidirler. 

Evliliğe niyetlenen bir mü’min bu yolda beraber yürüyeceği, her türlü 

güzelliği paylaşacağı, muhtelif sıkıntılara beraber göğüs gereceği ve 

nihayetinde beraberliklerinin bir meyvesi olarak nitelendirilebilecek çocuklar 

dünyaya getirecekleri yol arkadaşını seçerken son derece özen göstermelidir. 

Rasulullah (sav)’ın şu hadisi evlenmeye niyetlenenler için bu hususta tavsiye 

mahiyetindedir: “Kadınla dört şey için evlenilir: Malı, soyu, güzelliği ve dini 

için. Sen dindar olanını seç ki iki elin bereket görsün!”254  

Başka bir hadiste de Hz. Aişe (r.a)’den nakledildiğine göre, Hz. 

Peygamber (sav) şöyle buyurmuştur: “İyi erkeklerle iyi kadınları 

(birbirleriyle) evlendirin.”255 

Mezkûr hadislerde evlenmeye niyet eden bir mü’minin eş adayında 

öncelikli olarak dini hassasiyetinin olup olmamasına bakması istenmekte; 

ahlaklı, dindar vasıflı kişilerle evlilik yapmalarının daha hayırlı olacağı 

kastedilmektedir. Buna karşılık evliliğe hazırlık aşamasından itibaren duygu 

yönü de geri planda kalmamalı, eş adayları arasında helal daire içerisinde 

                                                   
253 Buhârî, Nikah, 3, 4779. 
254 Buhârî, Nikah, 16, (Had. No: 4802). 
255 Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdirrahmân, es-Sünen, I-IV, (thk. Huseyn 

Selim Esed ed-Dârânî), Dâru’l-Muğnî, Riyad 2000, Nikah, 10, (Had. No: 2227). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 71 ~ 

kalacak şekilde muhabbeti sağlamaya önem verilmelidir. Enes b. Malik 

(r.a)’in rivayet ettiği şu hadis konuya ışık tutabilecek mahiyettedir:  

“Muğire b. Şu’be bir kadınla evlenmek istedi. Bunun üzerine Peygamber 

(sav) ona: “Git o kadına bak. Çünkü bakman (evlendiğinizde) aranızda ülfet 

ve sevginin devam etmesi için daha uygundur.” buyurdu.256 

Yukarıda eşlerin birbirine Allah’ın bahşettiği bir nimet olduğunun 

anlaşıldığı ayetleri zikretmiştik. Abdullah b. Amr’dan nakledilen bir hadise 

göre de, Rasulullah (sav) dünyanın (geçici) bir nimet olduğunu, dünyanın en 

değerli nimetinin ise saliha bir kadın olduğunu buyurmaktadır.257 İbn 

Abbas’ın naklettiği başka bir hadiste ise bir erkeğin sahip olabileceği en 

büyük nimet olan “saliha kadın”ın özellikleri sıralanmıştır. Bu hadis şöyledir: 

 İbn Abbas’ın naklettiğine göre Rasulullah (sav) (Hz. Ömer’e hitaben) 

şöyle buyurmuştur: “Kişinin sahip olabileceği en hayırlı hazineyi sana 

söyleyeyim mi? (Kocası) yüzüne baktığında ona huzur veren, ondan bir şey 

istediğinde yerine getiren ve kocasının yokluğunda onun saygınlığını 

koruyan iyi/saliha bir kadın!”258 

Evliliğin idamesi için evli çiftlerin birbirlerine karşı vazifeleri ve 

haklarının yanında sevme-sevilme duygusu da göz önüne alındığında 

hadiste nasıl ki erkekler için saliha kadınlar en büyük nimet, hazine olarak 

vasıflandırılıyorsa; mezkûr hadis aynı şekilde kadınlar için de salih, iyi huylu 

erkeklerin aynı değerde olduğu manasına teşmil edilebilir kanaatindeyiz. 

Nitekim farklı hadislerde de hanımlarına iyi davranan erkekler övülmüştür. 

Şöyle ki: 

Ebû Hureyre’nin naklettiğine göre, Rasulullah (sav) şöyle buyurmuştur: 

“En mükemmel mü’min, ahlakı en güzel mü’mindir. Sizin en hayırlınız, 

hanımlarına karşı en iyi davrananızdır.”259 

                                                   
256 İbn Mâce, Nikah, 9, (Had. No: 1860). 
257 Müslim, Rada, 64, (Had. No: 1467). 
258 Ebû Dâvûd, Zekat, 32, (Had. No: 1664). 
259 Tirmizî, Rada, 11, (Had. No: 1162); İbn Mâce, Nikah, 50, (Had. No: 1978). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 72 ~ 

Hz. Âişe (r.a)’nin naklettiğine göre, Rasulullah (sav) şöyle buyurmuştur: 

“Sizin en hayırlınız, ailesine karşı en hayırlı olanınızdır. Ben de aileme karşı 

en hayırlı olanınızım...”260 hadisinde de ailenin temelini oluşturan karı-

kocanın birbirlerine iyi olmaları yönünde tavsiye vardır. Hadis, bir mü’minin 

iyi ve hayırlı olarak nitelendirilebilmesi için de öncelikle ailesinin hukukunu 

gözetmesi gerektiğine dair bir mesaj da içerir. Her hususta olduğu gibi aileyi 

oluşturan bireylerin huzuru, sükûneti ve mutluluğu bulabilmeleri için 

üzerlerine düşen sorumluluğun bilincinde olmaları gerekmektedir. Bu 

hususta Peygamber (sav)’in uyarısı şu şekildedir: 

Abdullah b. Ömer (r.a)’in işittiğine göre, Rasulullah (sav) şöyle 

buyurmuştur: “Hepiniz birer sorumlusunuz ve hepiniz yönettiklerinizden 

mesulsünüz. Devlet başkanı bir sorumludur ve yönettiklerinden mesuldür. 

Evin beyi bir sorumludur ve yönettiklerinden mesuldür. Evin hanımı da bir 

sorumludur ve yönettiklerinden mesuldür. Hizmetçi de efendisinin malı 

üzerinde bir sorumludur ve yönettiklerinden mesuldür.”261  

Allah Rasulü, Veda Haccı gibi kendinden sonra ümmetinin hak yolda 

mukim olarak devam etmeleri için en çarpıcı, en vurucu ifadelerini 

buyurduğu bir anda evlilik müessesinin de korunması yönünde uyarılar 

yapmıştır. Bilhassa karı-kocanın birbirleri üzerinde hakları olduğunu ve bu 

hakların neler olduğunu beyan etmiştir.262 Ayrıca erkeklere hitaben: 

“Kadınlar hakkında Allah’tan korkun, çünkü siz onları Allah’ın emaneti 

olarak aldınız ve Allah’ın adını anarak (nikâh kıyıp) kendinize helal kıldınız.” 

buyurmaktadır.263 Hadiste kadınların Allah’ın emaneti olarak 

vasıflandırılması dikkat çekicidir. O zamanki Arap geleneğinde kadına bakış 

açısının, baskın bir ataerkil yapının etkisi altında olduğu muhakkaktır. Böyle 

bir ortamda Rasulullah (sav)’ın kadınların emanet olduğu vurgusunun, 

mevcut zihniyeti değiştirme ve erkeğin kadına şefkatle yaklaşması amacını 

                                                   
260 Tirmizî, Menakıb, 64, (Had. No: 3895). 
261 Buhârî, İstikraz, 20, (Had. No: 2278). 
262 Tirmizî, Rada, 11, (Had. No: 1163). 
263 Müslim, Hac, 147, (Had. No: 1218). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 73 ~ 

taşıdığını söyleyebiliriz. Nitekim Abdullah b. Ömer’in şu rivayeti bu hususta, 

içinde yetişmiş oldukları cahiliye kültürünün etkisinden kolay sıyrılamayan 

sahabe üzerinde Rasulullah (sav)’ın caydırıcı etkisi açıkça görülmektedir. 

Buhari’de geçen hadis şöyledir: 

Abdullah b. Ömer (r.a) şöyle demiştir: “Biz Hz. Peygamber zamanında 

hakkımızda vahiy iner de azarlanırız korkusuyla kadınlarımıza karşı kötü söz 

söyleyemez ve istediğimiz gibi davranamazdık. Ne zamanki, Hz. Peygamber 

vefat etti, işte o zaman ağır konuşmaya ve rahatça dilediğimizi yapmaya 

başladık!”264 

Bir itiraf niteliğinde olan Abdullah b. Ömer’in bu rivayeti, Rasulullah 

(sav)’ın kadınlara olan muamelede ne kadar hassas olduğuna dair bir örnek 

teşkil etmektedir.  

Enes (r.a) şöyle demiştir: “(Bir seferde annem) Ümmü Süleym diğer 

kadınlarla beraber yolcular arasında bulunuyordu. Peygamber (sav)’in kölesi 

güzel sesli Enceşe de onların bindikleri develeri hızlıca sürüyordu. 

Peygamber (sav): ‘Ne yapıyorsun Enceşe, yavaş ol! Cam gibi narin (hanım) 

yolculara mukayyet ol!’ buyurdu.”265 Hadisi de Rasulullah (sav)’ın kadınlara 

olan yaklaşımında gösterdiği hassasiyete örnek olarak zikredilebilir. 

Erkeklere, eşlerine nazik davranmaları hususunda devamlı 

hatırlatmalarda bulunan Peygamber (sav)’in kendi eşlerine öyle 

davranmaması düşünülemez. Rasulullah (sav) eşlerine olan nezaketinin 

yanında onlara olan sevgisini söylemekten de kaçınmamıştır. Eşi Hz. Hatice 

(r.a)’yle ilgili, “Bana onun sevgisi bahşedildi.”266 sözleriyle kendisine olan 

sevgisini izhar etmiştir. Rasulullah (sav), sevgili eşi Hz. Hatice (r.a)’yi 

vefatından sonra hiç unutamamış ve Hz. Âişe (r.a)’yi kıskandıracak kadar 

sevgiyle ve hayırla ya’d etmiştir.267 Hz. Hatice’nin vefatından yıllar sonra bile 

                                                   
264 Buhârî, Nikah, 80, (Had. No: 4891). 
265 Buhârî, Edeb, 111, (Had. No:5849); Müslim, Fedail, 70, (Had. No: 2323). 
266 Müslim, Fedailü’s-Sahabe, 75, (Had. No: 2435). 
267 Buhârî, Fedailü’s-Sahabe, 50, (Had. No: 3605). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 74 ~ 

Rasulullah (sav)’ın huzuruna çıkmak isteyen kız kardeşi Hâle bintu 

Huveylid’in sesini Hz. Hatice (r.a)’ninkine benzeten Rasulullah (sav), gözle 

görülür bir hal değişikliği yaşamış ve çok heyecanlanmıştır.268 O, Hz. Hatice 

(r.a)’nin arkadaşları ve dostlarıyla da irtibatını koparmamış ve onlara zaman 

zaman ikramlarda bulunmuştur.269 

Rasulullah (sav), Hz. Hatice (r.a)’nin vefatından sonra evlendiği Hz. Âişe 

(r.a) hakkında da kendisine, “Sana insanların en sevimlisi kimdir?” diye soran 

Amr b. As’a “Âişe” cevabını vermiştir.270 

Hz. Âişe’nin Rasulullah ile (sav) aralarındaki muhabbet, şakalaşmaları, 

eğlenceli veya küslük halleri gibi münasebetlerine, Rasulullah (sav)’ın diğer 

eşleriyle yaşadıklarına kıyasla hadis kaynaklarında daha çok rastlanmaktadır. 

Bunda muhakkak ki, Hz. Âişe (r.a)’nin önde gelen muhaddislerden biri 

olması en büyük sebeptir. Hz. Âişe’nin rivayet ettiği bir hadise göre 

Rasulullah (sav)’ın onunla beraber Habeşlilerin tertip ettiği kalkan, mızrak 

oyunlarının sergilendiği bir eğlenceyi izlemesi ve Hz. Âişe’nin rahatça 

görebilmesi için onu sırtına alması,271 Allah Rasulü’nün nasıl bir eş olduğu 

hususunda bize ipucu vermektedir. Rasulullah (sav)’ın Hz. Âişe’yle beraber 

koşu yarışı yaptıkları ve Hz. Âişe’nin yarışı kazandığı şeklinde bir olay da 

hadis kaynaklarında geçmektedir. Bir ihtimaldir ki; Rasulullah (sav), eşi Hz. 

Âişe’yi mutlu etmek için bile bile yarışı kaybetmiş ve kazanma sevincini eşine 

tattırmak istemiştir.272 Aynı şekilde Hz. Âişe (r.a)’nin de Rasulullah (sav)’a 

olan sevgisi, kimi zaman kıskançlığı ve kızgınlığı kaynaklarda geçmektedir. 

Şu hadis Hz. Âişe’nin Peygamber (sav)’e kızgınlık anında bile sevgisinden 

hiçbir şey kaybetmediğini göstermektedir. 

Hz. Âişe (r.a)’nin anlattığına göre Allah Rasulü ona, “Ben senin benden 

memnun olduğun ve bana kızdığın zamanı anlarım.” deyince Hz. Âişe bunun 

                                                   
268 Buhârî, Fedailü’s-Sahabe, 50, (Had. No: 3610). 
269 Buhârî, Fedailü’s-Sahabe, 50, (Had. No: 3607). 
270 Müslim, Fedailü’s-Sahabe, 8, (Had. No: 2384). 
271 Buhârî, Iydeyn, 2, (Had. No: 907); Müslim, Iydeyn, 19, (Had. No: 892). 
272 Haydar, Sünen-i İbn Mâce Tercemesi ve Şerhi, V, 462. 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 75 ~ 

nasıl olduğunu sormuş. Hz. Peygamber, “Benden memnun olduğunda. 

’Hayır, Muhammed’in Rabbi hakkı için olmaz,’dersin. Bana kızdığında ise, 

‘Hayır, İbrahim’in Rabbi hakkı için olmaz,’ dersin.” buyurmuştur. Aişe (r.a) 

de ona şöyle cevap vermiştir: “Evet, fakat Allah’a yemin olsun ki ey Allah’ın 

Rasulü, ben senin sadece isminden uzak kalabilirim.”273  

Rasulullah (sav)’ın diğer eşlerinin zaman zaman Hz. Âişe (r.a)’yi 

kıskandıkları hadis kaynaklarında geçse de274 Hz. Sevde (r.a)’nin Rasulullah 

(sav)’ın kendisine ayırdığı günü Hz. Âişe (r.a)’ye hibe etmesi dikkat çeken bir 

örnektir.275  

Her zaman Rasulullah (sav)’ı destekleyen, büyük bir bağlılıkla onun 

yanında duran Peygamber eşlerinin, bir defasında birbirlerine uyarak daha 

iyi şartlarda yaşama yönünde Peygamber (sav)’e baskı yapmaları sonucunda, 

Peygamber (sav)’in çok üzülmesi ve eşlerinden bir ay gibi bir süre uzak 

durması, onun eşlerine olan en bariz küskünlük halidir.276 Eşlerin bu isteği 

vahiy nüzuluna sebep olmuş, sonrasında ise Peygamber eşleri, dünya hayatı 

ve ziyneti ya da Allah ve Rasulü’nü tercih etme noktasında muhayyer 

bırakılmıştır. Daha sonrasında yaptıkları yanlıştan pişman olan Peygamber 

eşleri tevbe edip onlara yakışan şekilde Allah ve Rasulü’nün rızasını dünya 

malına tercih etmişlerdir.277 

Ancak bu rivayetlerden Allah Rasulü’nün, eşlerini dünya nimetlerinden 

tümden menetmek gibi bir niyeti olduğu anlaşılmamalıdır. Buna göre, 

peygamber eşleri ve mü’minlerin anneleri olmaları hasebiyle onların, ahiret 

hayatına hazırlığı geri planda bırakacak şekilde dünya ziynetlerine tamah 

etmeme hususunda topluma rol model olmaları arzusu olduğu söylenebilir. 

                                                   
273 Buhârî, Nikah, 107, (Had. No: 4930); Buhârî, Edeb,63, (Had. No: 5728); Müslim, 

Fedailü’s-Sahabe, 80, (Had. No: 2439). 
274 Müslim, Fedailü’s-Sahabe, 83, (Had. No: 2442). 
275 Buhârî, Hibe, 14, (Had. No: 2453). 
276 Suruç, Salih, Peygamberimizin Hayatı, Nesil Yayınları, İstanbul 2013, II, 572. 
277 Buhârî, Tefsir, 277, (Had. No: 4508). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 76 ~ 

Nitekim peygamber hanımları da hatalarından dönerek Peygamber (sav)’e 

sevgi ve sadakatlerini ispatlamış oldular. 

İnsanın her hususta dünya ve ahiret dengesini kurabilmesi oldukça 

mühimdir. Aşağıda zikredeceğimiz hadis, karı-koca münasebetleri örneğiyle 

İslam’ın, insanın dünyadan elini eteğini çekip bir nevi ruhbanlık peşinde 

olmasını arzulamadığını açıkça ifade etmektedir. 

Enes (b. Malik) tarafından nakledildiğine göre, Hz. Peygamber (sav)’in 

ashabından bazı kimseler Hz. Peygamber (sav)’in eşlerine gelerek, onun 

yalnız başına iken yaptığı ibadetleri sordular. (Kendi ibadetlerini az görerek) 

birisi, “Kadınlarla evlenmeyeceğim.”; birisi, “Et yemeyeceğim.”; birisi de, 

“Yatakta uyumayacağım.” Dedi. (Onların bu sözleri kendisine bildirilince 

Rasulullah) önce Allah’a hamdedip O’nun yüceliğini dile getirdikten sonra 

şöyle buyurdu: “Bazılarına ne oluyor da bu sözleri söylüyorlar? Halbuki ben 

namaz da kılarım, uyurum da; oruç da tutarım, tutmadığım da olur; 

kadınlarla da evlenirim. Her kim benim sünnetimden yüz çevirirse, benden 

değildir.”278  

Hadisten anlaşılacağı üzere Allah’ın insan için helal kıldığı ve makul 

ölçülerde istifade etmesini buyurduğu nimetlerden insanın kendini 

menetmesi olan “tefrit”; ve daha önce zikredildiği üzere Allah’ın insanın 

fıtratına yerleştirdiği “şehvet” gibi duygulara sınır koymamak ve bu 

duygularının esiri olmayı ifade eden “ifrat”, İslam’ın insan için belirlediği 

vasat çizginin dışına çıkmaktır. İslam’a göre ideal insan, ifrat ve tefrit arasında 

vasat bir yolda olmalıdır. 

1.3. ÇOCUK SEVGİSİ 

Çocuk sevgisi insanlarda var olan fıtri bir sevgidir. Allah her varlığı kendi 

özel durumuna göre halk etmiş ve donatmıştır. Allah’ın çocukları sevimli bir 

şekilde ve sevilme özellikleriyle yaratması anne ve babaların kalbine de 

                                                   
278 Müslim, Nikah, 5, (Had. No: 1401). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 77 ~ 

onlara karşı sevme duygusunu yerleştirmesi Allah’ın bir lütfu ve böylece 

neslin devamının sağlanması açısından da büyük hikmetlerden biridir. 

Kur’an’da çocuk dünya hayatının süsü olarak nitelendirilmiş,279 evlat 

sevgisinin insana cazip hale getirildiği zikredilmiştir.280 Âl-i İmrân suresinin 

14. ayetinde zikredilen “hubbu’l-benîn” ifadesi bazı müfessirlerce “erkek çocuk 

sevgisi” olarak açıklanmışsa da, bu ifadenin kız çocukları da kapsadığını 

söyleyen müfessirler de olmuştur.281 

İnsanın diğer bütün canlı varlıklarla ilişkisini belirleyen, hukukunu tesis 

eden, Raşit Küçük’ün ifadesiyle “Sevgi Medeniyeti” kuran İslam282, doğal 

olarak sevgiye, korunmaya en çok ihtiyacı olan çocuklar hususunda da hassas 

bir yaklaşım sergilemektedir. Kur’an ve hadiste, hem ruhen hem de bedenen 

bakıma muhtaç çocukların “hak” bağlamında çokça işlenmesi; İslam’ın, her 

varlığın hakkını koruma ilkesine sahip olmasının bir yansımasıdır. 

Hadislerde, çocuklara karşı sevgi ve merhamet duygusuyla bir yaklaşım 

öngörülmektedir. 

“Merhamet edenlere Rahman da merhamet eder. Yeryüzünde bulunan 

şeylere karşı merhametli olunuz ki, semadakiler de size merhamet etsin.”283 

Buyuran Hz. Peygamber (sav) insanın diğer mahlûkatla olan 

münasebetlerini, rahmet ilkesini esas alarak şekillendirmek istemiştir. Kur’an 

ve hadiste, insanın şefkat ve merhamet bazlı bir muameleyi bilhassa 

kendinden daha aciz ve muhtaç olanlara göstermesi gerektiği 

vurgulanmıştır.284 

                                                   
279 Kehf, 18/46. 
280 Âli-İmrân, 3/14. 
281 Rıza, Reşit, Tefsiru’l-Menar, III, 242; Âlûsî, Ebü’s-Senâ Şihâbüddîn Mahmûd b. 

Abdillâh b. Mahmûd el-Hüseynî, Rûhu’l-Meâni fi Tefsiri’l-Kur’âni’l-Azîm ve’s-Seb’i’l-
Mesânî, I-XXX, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, Beyrut tr, III, 99. 

282 Küçük, Raşit, Sevgi Medeniyetimiz, Elmalı İrfan ve Sevgi Şehri, 2009, 11-16, 15. 
283 Ebû Dâvûd, Edeb, 65, (Had. No: 4941); Tirmizî, Birr ve Sıla, 16, (Had. No: 1924). 
284 Nisa, 4/75; Ebû Dâvûd, Edeb, 65 (Had. No: 4941); Ebû Dâvûd, Cihad, 46, (Had. No: 

2549); Buhârî,  
Bed’ül-Halk, 16, (Had. No: 3140); Müslim, Selam, 154, (Had. No: 2245). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 78 ~ 

“Küçüğümüze merhamet etmeyen ve büyüğümüze saygı göstermeyen 

bizden değildir.”285 hadisinde küçüklere merhamet imanla ilişkilendirilirken, 

şu hadis de cahiliye toplumunun çocuklara sevgilerini yansıtma açısından 

yoksun olduklarını göstermektedir: 

 Ebû Hureyre (r.a) anlatıyor: “Rasulullah (sav) (torunu) Hasan b. Ali’yi 

öptü. O sırada yanında Akra’ b. Habis et-Temimi oturmaktaydı. Akra’ şöyle 

dedi: ‘Benim on çocuğum var ama hiçbirini öpmüş değilim.’ Bunun üzerine 

Rasulullah (sav) ona baktı ve ardından şöyle buyurdu: ‘Merhamet etmeyene 

merhamet edilmez!’”286 hadisinden yola çıkılarak günümüz toplumunda da 

bilhassa kırsal yerleşim bölgelerinde, yakın bir döneme kadar ebeveynin aile 

büyükleri yanında çocuğunu sevmesinin ayıp karşılanması İslam’ın 

öğretileriyle çeliştiği söylenebilir. 

Çocuklara yaklaşımda göz önünde bulundurulması gereken en önemli 

esas sevgi ve şefkattir. Yetişkinlerde nasıl takdir edilme ihtiyacı varsa 

çocukların da sevilme ve kendilerine şefkat gösterildiğini hissetmeleri onların 

gelişimi ve şahsiyet kazanmaları açısından çok mühimdir. Ayrıca, çocukların 

sosyal hayata sağlıklı bir biçimde katılmaları açısından ebeveynlerin onlara 

takınacağı tavır oldukça etkilidir. Ailesi tarafından yeteri kadar sevgi ve 

şefkat göremeyen çocukların da birçok olumsuz davranış elde edeceği, kişilik 

bozukluklarına ve konuşma özrü gibi gelişimini olumsuz yönde etkileyecek 

durumlara maruz kalacağı muhakkaktır. Pedagogların ifadesine göre de 

çocukların duygusal açıdan dengeli olmaları için duygusal ihtiyaçlarını 

karşılamak gerekir. Sevgi ve şefkat duygusal olarak elzem ihtiyaçların 

başında yer almaktadır.287 

Yukarıda zikredilen hadiste olduğu gibi Allah Rasulü’nün çocuklara olan 

şefkat ve merhametinin en iyi ifade vasıtası olarak onları öptüğüne dair başka 

bir hadise göre; “Hz. Peygamber’in huzuruna gelen bir grup: ‘Siz 

                                                   
285 Tirmizî, Birr, 15, (Had. No: 1919). 
286 Buhârî, Edeb, 18, (Had. No: 5651); Müslim, Fedail, 65, (Had. No: 2318). 
287 Chapman, Gary, Beş Sevgi Dili, Çev: Selim Yeniçeri, Koridor Yayıncılık, İstanbul 2017, 

20-21. 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 79 ~ 

çocuklarınızı öpüyor musunuz?’ diye sordular. Peygamberimiz: ‘Evet’ 

buyurdu. Onlar: ‘Fakat biz, Allah’a yemin ederiz ki onları öpmüyoruz.’ 

Dediler. Bunun üzerine Peygamberimiz: ‘Allah sizin kalplerinizden 

merhamet duygusunu çıkarıp almışsa ben ne yapabilirim ki!’ buyurdu.”288 

Hz. Peygamber’in çocuklara olan sevgisi ve şefkati sadece kendi ailesinin 

çocuklarına mahsus olmayıp bütün çocukları kapsıyordu Hz. Enes (r.a)’den 

rivayet edilen bir hadiste Hz. Peygamber’in, “Çocuklara karşı insanların en 

müşfiki” olduğu belirtilmektedir.289 Rasulullah (sav) tedavi amaçlı bile olsa 

çocuklara acı çektirilmesine razı olmamış, mümkünse eziyet vermeyen 

yolların denenmesini buyurmuştur.290 

 Enes b. Malik (r.a)’ten nakledilen bir hadise göre, Rasulullah (sav): 

“Bazen kıraati uzatma niyetiyle namaza başlıyorum da bir çocuğun ağlayışını 

duyunca annesinin ona gösterdiği şefkatten dolayı yaşayacağı tedirginliği 

düşünerek namazı hafif kılıyorum.” diye buyurmuştur.291 Hadiste belirtildiği 

gibi Hz. Peygamber (sav) namaz gibi temel bir ibadeti eda ederken bile 

çocuklar konusunda büyük bir hassasiyet göstermiştir. 

“Deveye binen kadınların en hayırlısı Kureyş kadınlarının saliha 

olanlarıdır. Onlar küçüklüklerinde çocuklarına son derece müşfik ve 

düşkündürler...”292 hadisiyle Rasulullah (sav)’ın çocuklarına karşı müşfik ve 

onlara düşkün olmaları hasebiyle Kureyşli kadınları takdir etmesi, tüm 

kadınların şefkatli olmaları yönünde bir teşviktir. 

Yine Hz. Âişe (r.a)’den nakledilen bir hadiste çocuklarına olan şefkati ve 

düşkünlüğü sebebiyle Rasulullah (sav)’ın bir kadını cennetle müjdelediği 

buyrulmuştur. İlgili Hadis şöyledir:  

                                                   
288 Müslim, Fezail, 65, (Had. No: 2318). 
289 Müslim, Fezail, 63, (Had. No: 2316). 
290 Buhârî, Tıb, 13, (Had. No: 5371). 
291 Müslim, Salat, 192, (Had. No: 470). 
292 Müslim, Fezailü’s-sahabe, 200 (Had. No: 2527). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 80 ~ 

Âişe (r.a) (şöyle demiş): “Fakir bir kadın, iki kızını yüklenmiş bana geldi. 

Ben de kendisine üç kuru hurma verdim. Kızların her birine birer hurma 

verdi. Yemek için bir hurma da ağzına attı. Derken kızları onu da yemek 

istediler. Kadın yemek istediği hurmayı hemen ikisinin arasında pay etti. 

Onun bu hali benim hoşuma gitti. Yaptığını Resulullah (sav)’a anlattım. O da: 

‘Muhakkak bu hurma sebebiyle Allah ona cenneti vacip kılmıştır. Yahut bu 

hurma sebebiyle onu cehennemden azat etmiştir.’293 buyurdu.” 

Çocuklara karşı anneliğin nasıl olması gerektiği hususunu Rasulullah 

(sav) örnek muamelelerle beyan etmektedir. Kocasından dul kalıp da asil ve 

güzel olduğu halde evlenmeyerek kendini çocuklarına feda eden ve bu 

uğurda çektiği sıkıntılardan ötürü yüzü kararan bir kadın için de, orta parmak 

ve şehadet parmağını göstererek cennette çok yakın olacaklarını 

bildirmiştir.294 

Annelerin çocuklarına söz konusu olan fedakârlıklarının temelinde, hiç 

kuşkusuz hakiki bir sevgi, neticesinde de şefkat ve merhamet duygusu vardır. 

Anne sevgisi hiçbir koşula bağlı değildir. Sevgisinin oluşumu ve devamı için 

çocuğunun, bazı beklentilerine cevap vermesi gerekmez. Onun çocuğu 

olmak, sevilmek için yeterli bir sebeptir.295 Abduh’a göre, bir çocuğa duyulan 

gerçek sevgi, ondan hiçbir menfaat bekleme ümidi olmadığında tezahür eder. 

Çocuğun bebekliğinde ve hastalığında ona gösterilen ilgi ve sabır hakiki 

sevginin bir yansımasıdır.296 Fromm, anne tarafından karşılıksız sevilen 

çocuğun zamanla sevmeyi de öğreneceğini belirtir. Hatta sevme duygusu, 

sevilme duygusunun önüne geçer.297  

Ebeveynin çocuklara takınmaları tavsiye edilen tutum, yukarıda 

zikredilen hadislerde daha çok annelik üzerinden vurgulansa da babalar da 

en az anneler kadar çocuklarına karşı mesuldür. Kur’an’da Hz. Yakup’un 

                                                   
293 Müslim, Birr, 148, (Had. No:2630). 
294 Ebû Dâvûd, Edeb, 129, (Had. No: 5149). 
295 Fromm, Sevme Sanatı, 51-55. 
296 Rıza, Reşit, Tefsiru’l-Menâr, III, 241-242. 
297 Fromm, Sevme Sanatı, 54. 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 81 ~ 

oğlu Hz. Yusuf’a olan düşkünlüğü ve özleminin anlatıldığı ifadeler,298 Hz. 

Nuh’un müşrik olan oğlunu son bir ümitle, içinde yoğun bir muhabbet ve 

şefkat hissedilen “Yavrucuğum!” hitabıyla uyardığı ayetler299 çok etkileyicidir. 

Yine Hz. Lokman’ın oğluna öğüt verirken sözüne “Yavrucuğum!” diye naifçe 

ve sevgiyle başlaması,300 bu konuda güzel mesajlar içermektedir. Mevzubahis 

edilen ayetler, zihinlerde otoriteyi temsil eden babaların, şefkat ve merhamete 

davet edilmesi açısından dikkat çekicidir.301 

Anne-babanın fıtratına yerleştirilen çocuk sevgisi ve onlara karşı şefkat 

duygusu, Allah’ın çocuklara olan şefkatinin bir neticesidir. Nitekim Hz. 

Ömer’in anlattığına göre, “Peygamberimizin huzuruna (Havazin 

kabilesinden) bir takım esirler getirilmişti. İçlerinde emzikli bir kadın da 

vardı.( Ancak bu kadın, çocuğunu kaybetmişti.) Bu yüzden önüne gelen 

çocukları kucağına alıyor, emziriyordu. Esirler arasında çocuğunu bulunca 

hemen onu alıp sinesine bastı ve (derin bir şefkatle) çocuğunu emzirmeye 

başladı. Kadını izlemekte olan Peygamberimiz, kadının bu davranışlarından 

son derece etkilenerek, Cenab-ı Hakk’ın kullarına olan sevgi ve rahmetini 

hatırlattı ve bize: ‘Şu kadının çocuğunu ateşe atacağını düşünür müsünüz?’ 

buyurdu. Biz: ‘Hayır, gücü yettiği sürece atmaz., dedik’ Peygamberimiz: ‘İşte 

Allahu Teala, bu kadının çocuğuna olan şefkatinden daha çok kullarına 

merhametlidir.’ buyurdu.”302 

Rasulullah (sav) çevresinde çocuklara karşı şahit olduğu yanlış 

muameleleri de uyarmaktan geri durmamıştır. Rasulullah (sav)’ın torunu 

(Hasan veya Hüseyin) kucağındayken, Allah Rasulü’nün üstünü kirletir. 

Torununun süt annesi olan Ümmü’l-Fadl (Lübabe bint-i el-Haris) de henüz 

                                                   
298 Yusuf, 12/84,94. 
299 Hud, 11/42. 
300 Lokman, 31/16. 
301 Hadislerle islam, IV, 147. 
302 Buhârî, Edeb, 18, (Had. No: 5653). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 82 ~ 

bebek olan torununun (Hasan veya Hüseyin) omuzuna vurunca Allah Rasulü 

dayanamaz ve, “Sen oğlumu incittin, Allah sana rahmet eylesin.” buyurur.303 

Rasulullah (sav), sevgisi ve şefkatinin bir tezahürü olarak çocukları okşar, 

öper ve onları kucaklardı. Aynî, anne-babanın çocuklarını öpme ve 

kucaklamasının da, onlara olan şefkat ve merhamet duygusundan 

kaynaklandığını söyler.304 Yukarıda zikredilen çocuklarını hiç öpmediğini 

söyleyen birine Peygamberimizin, “Merhamet etmeyene merhamet 

olunmaz.” buyurduğu hadisi, şefkat ve sevgi duygusuyla bu duyguyu öpme, 

kucaklama gibi dokunarak ifade etme arasındaki ilişkiyi yansıtmaktadır. 

Zeyd’in oğlu Üsame anlatıyor: “Allah’ın Elçisi beni bir dizine, Hasan’ı 

öbür dizine oturturdu. Bizi göğsüne bastırarak şöyle derdi: “Allah’ım bunlara 

rahmet ve saadet ihsan eyle. Ben bunların hayır ve saadetlerini diliyorum.”305 

Benzer şekilde Rasulullah (sav)’ın namaz sırasında etrafına toplanan 

çocukların her birinin yanağına teker teker dokunarak sevgi ve şefkatini izhar 

etmesine dair rivayet de, Hz. Peygamber (sav)’in çocukları severken fiziksel 

temasa önem verdiğini göstermektedir.306 

Leo Buscaglia, Sevgi adlı kitabında sevginin, fiziksel olarak ifade 

edilmeye gereksinim duyduğunu vurgular.307 Beş Sevgi Dili yazarı Gary 

Chapman da, fiziksel temasın insanların sevgilerini yansıttığı beş sevgi 

dilinden biri olduğunu savunur. Fiziksel temasın özellikle çocukların 

duygusal yönlerinin gelişiminde büyük bir etkisi olduğunu ifade eder. Ona 

göre dokunarak sevilen, öpülen ve kucaklanan çocukların duygu yönleri, bu 

sevgi dilinden mahrum kalan çocuklara oranla daha güçlü gelişmektedir. 

Çocuk gelişimi alanında yapılan araştırmalar da bunu teyid etmektedir. 

Dokunsal alıcılar, bedenimizin her yerinde bulunmaktadır. Bu alıcılara 

dokunulduğunda sinirler bu etkileri beyne iletir. Beyin bu etkileri 

                                                   
303 İbn Mâce, Tabiru’r-Rüya, 10, (Had. No: 3923). 
304 Aynî, Umdetu’l-Kârî, XXII, 98. 
305 Buhârî, Edeb, 22, (Had. No: 5657). 
306 Müslim, Fezail, 80, (Had. No: 2329). 
307 Buscaglia, Sevgi, 78. 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 83 ~ 

yorumlayarak, dokunulan şeyin soğuk-sıcak veya yumuşak-sert olduğunu 

anlamasının ötesinde bu yaklaşımın sevgi dolu veya düşmanca olduğunu da 

ayırt eder.308 

Hz. Âişe (r.a)’den gelen bir rivayete göre Allah Rasulü’ne en çok 

benzeyen Hz. Fatıma babasının yanına girdiği zaman, Hz. Peygamber onun 

için ayağa kalkar, elinden tutar, onu öper ve kendi yerine oturturdu. Aynı 

şekilde Hz. Fatıma da, Rasulullah (sav) için aynısını yapardı.309 

Hadiste Hz. Peygamber’in kızı Hz. Fatıma’yı öpmesinden maksat 

alnından ve başından, Hz. Fatıma’nın Hz. Peygamber’i öpmesinden maksat 

ise mübarek ellerinden öpmesidir.310 

Seferden döndüğü zaman çocuklar tarafından karşılanan Rasulullah 

(sav), kendisini ilk karşılayanı bineğinin ön tarafına, sonra karşılayanı da 

bineğinin arka tarafına bindirerek onları Medine’ye kadar getirirdi.311 Bazen 

de torunları Hasan ve Hüseyin’i merkebine bindirip gezdirirdi.312 O, çocukları 

sevme konusunda ayırt etmezdi. Mekke fethi sırasında müşrik çocukların da 

başını okşadığına dair rivayetler vardır.313 

Hz. Peygamber’in namazda dahi çocuklarla ilgilenmesi dikkat çekicidir. 

Kızı Zeynep’ten olan torunu Ümame’yi taşıyarak namaz kılardı. Secdeye 

vardığı zaman onu yere koyar, secdeden kalktıkça da, onu tekrar yüklenirdi. 

Rasulullah (sav)’ın namazda iken torunlarıyla ilgilendiğini gösteren diğer bir 

rivayet ise şöyledir:  

Şeddad b. el-Had anlatıyor: “Öğle ya da ikindi namazların birinde Hz. 

Peygamber yanımıza geldi. Torunu Hasan veya Hüseyin’i taşıyordu. Allah 

                                                   
308 Chapman, Beş Sevgi Dili, 133-136. 
309 Ebû Dâvûd, Edeb, 155, (Had. No: 5217). 
310 Aliyyu’l-Kârî, Ebü’l-Hasen Ali b. Sultan, Mirkâtu’l-Mefatih Şerhu Mişkâtu’l-Mesabih, I-

XI, (nşr. Sıdkî Muhammed Cemil el-Attâr), Dâru’l-Fikr, Beyrut 1994, VIII, 468-469. 
311 Müslim, Fedailü’s-Sahabe, 66, (Had. No: 2428). 
312 Tirmizî, Edeb, 27, (Had. No: 2775). 
313 Ebû Dâvûd, Tereccül,8, (Had. No: 4181), Hz. Peygamber’in çocukların başlarını 

okşamasıyla ilgili ayrıca  bkz. Ebû Dâvûd, Harac, 9, (Had. No: 2942). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 84 ~ 

Rasulü öne geçti ve çocuğu yere bıraktı. Sonra namaza durdu. Namazın 

ortasında secdeye gitti fakat secdeyi uzattı. Başımı kaldırdım, bir de baktım 

ki, Rasulullah (sav) secdedeyken çocuk onun sırtında duruyor. Ben tekrar 

secdeye döndüm. Rasulullah (sav) namazı bitirince insanlar, ‘Ey Allah’ın 

Rasulü! Sen namaz ortasında secdeyi o kadar uzattın ki, bir şey oldu veya sana 

vahiy geliyor zannettik’ dediler. Bunun üzerine Hz. Peygamber (sav) şöyle 

buyurdu: ‘Bunlardan hiçbiri olmadı. Ancak oğlum (torunum) beni binek 

yaptı. Ona acele ettirmek istemedim ki hoşnut olsun.’”314 

İslam’ın en temel ibadeti olan namazı huşu içinde kılmak gerektiği ayet 

ile sabitken,315 Hz. Peygamber’in namazda çocuklarla olan meşguliyetinden 

bahseden rivayetler, onlara gösterilmesi gereken ilgi ve müsamahanın 

hudutsuzluğunu ifade eder.316 

Rasulullah (sav)’ın çocuklara bilhassa torunlarına olan merhameti, irad 

ettiği hutbeyi bölmeye sebebiyet verecek kadar yoğundu. Mevzuyla ilgili 

hadis şu şekildedir: 

Abdullah b. Bureyde (r.a) babasından naklederek şöyle diyor: 

“Rasulullah (sav) hutbe irâd ediyordu. Hasan ve Hüseyin de üzerlerinde 

kırmızı elbise olduğu halde sağa sola yalpalayarak mescide çıkageldiler. 

Rasulullah (sav) hutbeyi keserek minberden indi, onları kucağına aldı ve 

tekrar minbere çıkarak şöyle buyurdu: ‘Mallarınız ve evlatlarınız sizin için birer 

fitnedir.’317 buyuran Allah ne doğru söylemiş. Bu iki torunumun gömleklerine 

basarak yürüyüp gelmelerine baktım, dayanamadım ve sözümü kesip onları 

kucağıma aldım.’318 

                                                   
314 İbn Hanbel, Müsned, XLV, 613, (Had. No: 27647). 
315 Mü’minün, 23/1-2. 
316 Ay, Mehmet Emin, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım?, Timaş Yayınları, İstanbul 

2016, 125. 
317 Enfal, 8/28. 
318 Nesâî, Cum’a, 30, (Had. No: 1412); Tirmizî, Menakıb, 30, (Had. No: 3774) ; Ebû 

Davud, Salat, 232  (Had. No: 1109); İbn Mâce, Libas, 20 (Had. No: 3600). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 85 ~ 

Ayette çocukların fitne olarak zikredilmesi, onların insanı uhrevi hayata 

hazırlığı engelleyecek şekilde meşgul etmelerinden kaynaklanmaktadır. Bu 

açıdan çocuk bilhassa ebeveyn için bir imtihan vesilesidir. Rasulullah (sav), 

çocuklara olan meylinden dolayı hutbe esnasında gelen torunları ile meşgul 

olmuş ise de kalben Allah’tan gafil olmamıştır. Allah Rasulü bu ayeti 

okumakla, çocukların onu tamamıyla meşgul etmeyip, sadece hutbeye ara 

vermesine sebep olduklarına işaret etmiş olabilir.319 

Bu minvalde, Tirmizi’de geçen şu hadis de çocukların, Allah’ın büyük bir 

lütfu olmasıyla beraber onları sevmede mu’tedil olunmadığı takdirde 

Allah’ın emrinden alıkoyabileceklerine dair bir örnek teşkil etmektedir: 

“Rasulullah (sav) bir gün evinden çıkmıştı. Kızı Fatıma’nın iki oğlundan 

birini kucağına basmış şöyle konuşuyordu: ‘Siz çocuklar insanı cimri, korkak, 

bilgisiz kalacak şekilde meşgul edersiniz. Siz Allah’ın reyhanındansınız.’320 

Hadiste geçen çocuk sevgisinin cimrilik ve korkaklığa sebep olması; 

babaların çocuklarının geleceğini düşünüp tasarrufta bulunmak maksadıyla 

harcamadan kaçınmaları, keza çocuklarını yetim ve sahipsiz bırakmamak 

adına cihada katılmaktan imtina etmeleri veya katılsalar bile düşmana karşı 

cesaretle savaşmamalarıdır.321 Çocuk sevgisinin bilgisizliğe sebep olması ise, 

babaların çocukların maişeti için uğraşmalarından dolayı ilim öğrenmeye 

vakit bulamadıkları şeklinde yorumlanabilir.  

İslam’da insanlara bilhassa çocuklara sevgi ve merhamet bazlı bir 

muamele öngörülmesiyle beraber bütün sevgi yaklaşımlarında olduğu gibi 

çocuklara karşı da mutedil olunması emredilmektedir. Kur’an’da çocuk, 

dünya hayatının süsü olarak vasıflandırılırken322 bir yandan da insanın 

hayattaki ana gayesi, tek endişesi olmamalı, dünyalık hırsa sebebiyet 

vermemelidir.323 Allah sevgisi merkezli bir yaklaşım esastır. Diğer sevgi 

                                                   
319 İbn Mâce Tercemesi ve Şerhi, IX, 379. 
320 Tirmizî, Birr, 11, (Had. No:1910); İbn Mâce, Edeb, 3, (Had. No: 3666). 
321 İbn Mâce Tercemesi ve Şerhi, IX, 456. 
322 Kehf, 18/46. 
323 Hadid, 57/20. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 86 ~ 

türleri kalpte Allah sevgisini ötelemeyecek, geri plana atmayacak ölçüde 

olmalıdır. Çocuklar da bu denge gözetilerek sevilmelidir.324 

Rasulullah (sav)’ın çocuklarla olan muamelesine hadisler nazarında 

bakıldığında çocuklarla şakalaşması, onların oyununa iştirak etmesi dikkat 

çekmektedir. Özellikle ağzına su alıp çocuklara püskürtmesi hadisesi hayli 

ilginçtir.325 Bunun dışında Allah Rasulü’nün atçılık oynayıp torunlarını 

sırtında gezdirmesi,326 keza onları elbisesinin içine saklayıp onlarla 

oynaması,327 gibi hadisler de mervidir. Allah Rasulü’nün çocuklarla 

çocuklaşabildiğine dair şu hadis de zikredilmeye değerdir: 

“Rasulullah (sav) bir gün sahabilerle birlikte bir yemeğe giderken, 

sokakta oynayan torunu Hüseyin ile karşılaştı. Allah Rasulü cemaatin önüne 

geçti ve Hüseyin’i yakalamak için iki kolunu açtı. Hüseyin ise yakalanmamak 

için sağa sola kaçışıyordu. Rasulullah (sav) da gülüşerek onu kovalıyordu. 

Sonunda onu yakaladı. Bir elini Hüseyin’in çenesinin altına, diğer elini de 

ensesine koyup onu öptü ve ardından, ‘Hüseyin benden, ben de 

Hüseyin’denim. Kim Hüseyin’i severse, Allah da onu sever.’ buyurdu.”328 

Hz. Peygamber (sav) çocukların da yetişkinler gibi bir birey olduklarını 

göz önünde bulundurarak onlara değer verir, onların derdiyle ilgilenir,329 

onlara sır verirdi.330 Çocuklarla karşılaşınca onlara selam vermesi,331 

çocukların kendisine biat ederek bağlılıklarını ifade etmelerini onaylaması,332 

sohbet meclislerine çocukların katılmasını engellememesinin ötesinde 

kendisine getirilen taze bir mevsim meyvesini öncelikle yanındaki çocuklara 

                                                   
324 Münafikun, 63/9. 
325 Buhârî, İlim, 18, (Had. No: 77). 
326 Tirmizî, Menakıb, 31, (Had. No: 3784). 
327 Tirmizî, Menakıb, 31, (Had. No: 3769). 
328 İbn Mâce, Mukaddime, 11, 144. 
329 Buhârî, Edeb, 81 (Had. No: 5778). 
330 Müslim, Fedailü’s-Sahabe, 68, (Had. No: 2429); Müslim, Fedailü’s-Sahabe, 146, (Had. 

No: 2482). 
331 Ebû Dâvûd, Edeb, 147, (Had. No: 5202). 
332 Müslim, Âdâb, 25 (Had. No: 2146). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 87 ~ 

ikram etmesi333 gibi birçok hadis Allah Rasulü’nün çocuklara verdiği değeri 

yansıtması açısından önemlidir. Şu hadis, Rasulullah (sav)’ın çocukları 

önemsediğinin bir belirtisi olarak zikredilmeye değerdir: 

Sehl b. Sa’d şöyle demiştir: “Peygamber (sav)’e bir bardak su getirildi. 

Allah Rasulü bundan (bir miktar) içti. Sağında ashabın en küçüğü olan bir 

çocuk bulunuyordu. Solunda ise yaşlılar vardı. Bu durumda Allah Rasulü 

çocuğa: ‘Bardakta kalanı ihtiyarlara vermeme izin verir misin?’ dedi. Çocuk: 

‘Ya Rasulallah, Sen’den gelen nasibim için kimseyi kendime tercih edemem’ 

dedi. Bu cevap üzerine Rasulullah (sav) bardakta kalan suyu bu çocuğa 

verdi.”334 Bazı rivayetlere göre hadiste bahsi geçen çocuk Rasulullah (sav)’ın 

amcasının oğlu Abdullah b. Abbas’tır.335 

Ebeveynin çocuklarına karşı sevgi ve şefkatini göstermesi açısından adil 

olmaları da önemli bir husustur. Bu, birini ötekine üstün tutup kayırmamayı 

ve ona daha çok ikramda bulunmamayı ifade eder. Nu’mân b. Beşir’den şöyle 

rivayet edilmiştir: “Nuʻmân b. Beşir’in babası ona bir köle bağışlamış ve bu 

yaptığı işe Rasulullah’ı şahit tutmak için onun yanına gitmişti. Rasulullah 

(sav), ‘Tüm çocuklarına aynı şekilde bağışta bulundun mu?’ diye sordu. Beşir, 

‘Hayır’ deyince, Allah Rasulü (sav), ‘Allah’tan korkun ve çocuklarınız 

arasında adil olun’ buyurdu.”336 Başka rivayetlerde ise; “Bunu iade et”, “O 

halde beni şahit tutma! Zira ben adaletsizliğe şahid olamam!” gibi farklı ifade 

şekilleri geçmektedir.337 

Çocuklar arasında eşit davranılmasına vacip hükmünü veren islam 

âlimlerine göre, çocuklar arasında eşit muamele vacibin mukkademesidir. 

Çünkü kardeşlik ilişkilerinin kopması ve anne-babaya itaatsizlik (kat’u’r-

rahm ve’l-ukuk), dinen haram kılınmıştır. O halde, bu iki harama sebep olan 

                                                   
333 Müslim, Hac, 474 (Had. No: 1373). 
334 Buhârî, Müsâkât, 2 (Had. No: 2224); Müslim, Eşribe, 127 (Had. No: 2030). 
335 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, X, 86. 
336 Buhârî, Hibe, 12 (Had. No: 2447). 
337 Müslim, Hibe, 14 (Had. No: 1623). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 88 ~ 

vasıtalar da haramdır. Çocuklar arasında eşit davranmamak, çocukların birini 

ötekine karşı kayırmak da bu iki harama yol açacağından haramdır.338 

Çocuklar arasında farklı muamele, kardeşler arasında kin ve adavete 

sebebiyet vereceği gibi çocukların ebeveynlerine karşı tutumlarını da 

etkileyebilir. Sevgi ve ikramda kayırılan evladın muhabbeti artarken geri 

planda bırakılıp ötekileştirilen evlat tarafından ebeveynine karşı kızgınlık 

oluşabilir.339 

Çocuklara adil muamele hususunda şu hadis güzel bir örnek teşkil 

etmektedir: 

 Hz. Ali’den gelen bir rivayet şöyledir: “Rasulullah (sav) bizi ziyarete 

gelmişti. Yanımızda geceledi. Hasan ve Hüseyin de uyuyorlardı. Bir ara 

Hasan su istedi. Derhal kalkan Rasulullah (sav) su kırbasından su aldı. 

Çocuğa vermek için getirmişti ki, (o sırada uyanmış olan) Hüseyin (bardağı) 

alıp su içmek istedi. Rasulullah (sav) ona vermeyip önce Hasan’a verdi. 

Bunun üzerine Fatıma dayanamayarak, ‘Hasan’ı Hüseyin’den çok seviyor 

gibisin’ deyince, Allah Rasulü, ‘Hayır, fakat ilk olarak o istedi.’ cevabını 

verdi.”340 

Evlatlar arasında cinsiyet ayırımı yapmak, erkek evladı kız çocuğuna 

öncelemek, ebeveynin çocuklarına karşı adalet çizgisinden sapmalarına sebep 

olan en büyük etkenlerden biridir. Zira kızı olacağı müjdelendiğinde öfkeden 

yüzü kapkara kesilen baba örneğinde olduğu gibi cahiliye toplumunda var 

olan ve günümüz toplumuna kadar yansıması kısmen devam eden bir 

zihniyet problemi ayetlerle sabittir.341 İslam geçim endişesi ile çocukların 

canına kıymaya varan bu zihniyetle mücadele yoluna gitmiştir.342 Kur’an’da 

bunun büyük bir günah olarak nitelendirilmesinin yanı sıra Abdullah b. 

                                                   
338 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, V, 214. 
339 Münâvî, Zeynüddin Muhammed Abdürraûf b. Tâcil’ârifîn, Feyzu’l-Kadîr Şerhu’l-

Cami’i’s-Sağîr, I-VI, Dâru’l-Ma’rife, Beyrut 1972, I, 557. 
340 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, II, 176-177 (Had. No: 792). 
341 Nahl, 16/58; Zuhrûf, 43/17. 
342 İsrâ, 17/31; En’am, 6/140. 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 89 ~ 

Mesʻûd’dan rivayet edilen bir hadise göre Rasulullah (sav), Allah’a ortak 

koşmadan sonra en büyük günahın, yemeğine ortak olması korkusuyla 

çocuğunu öldürmek olduğunu buyurmuştur.343 Kur’an ve hadislerde geçim 

korkusuyla kız çocuğunun canına kıyan ebeveyn tehdit edilirken, kız 

çocuğundan sadır olan bir sıkıntıya sabreden anne-babaya kız çocuklarının 

ateşe karşı perde olacakları344 ve kızını güzel bir biçimde yetiştiren ebeveyne 

de cennet müjdesi verilmektedir.345 

Hz. Peygamber, “Bir kimse iki kıza büluğa erinceye kadar bakarsa, 

kıyamet gününde benimle beraber şöyle gelir.” diyerek parmaklarını bir 

araya getirmiştir.346 

Anne-babanın çocuklarına sevgisinin tezahürlerinden biri de kuşkusuz 

onları güzel ahlaklı ve hayırlı bir insan olmaları yönünde eğitmektir. 

“Hiçbir anne ve baba çocuğuna güzel terbiyeden daha üstün bir bağışta 

bulunmamıştır.” buyrulmuştur.347 

Çocuklara yaklaşımda güzel bir üslup ve yumuşak bir dilin ehemmiyeti 

göz ardı edilmemelidir. Enes (b. Malik) şöyle demiştir: “Rasulullah (sav)’a on 

sene hizmet ettim. Vallahi bana bir kez olsun ‘öf!’ bile demedi. Herhangi bir 

şeyden dolayı, ‘Niçin böyle yaptın?’ demediği gibi, ‘Şöyle yapsaydın ya!’ da 

demedi.”348 hadisi anne-babaların çocuklarına olan yaklaşımlarında göz 

önünde bulundurulması gereken mahiyettedir. Hata yapan çocukları kızarak 

uyarmak yerine yapılan yanlışı güzel bir üslupla düzeltme hususunda şu 

hadis zikredilmeye değerdir:   

Ebû Rafi b. Amr (r.a)’ın amcasından rivayet olunmuştur; dedi ki: “Ben 

çocuktum, ensarın hurmalarını taşlıyordum. Peygamber (sav)’in huzuruna 

getirildim. ‘Ey çocuk, hurmaları niçin taşlıyorsun?’ buyurdu. Ben de; 

                                                   
343 Buhârî, Edeb, 20 (Had. No: 5655). 
344 Müslim, Birr, 147 (Had. No: 2629). 
345 Ebû Dâvûd, Edeb, 129 (Had. No: 5147). 
346 Müslim, Birr, 149 (Had. No: 2631). 
347 Tirmizî, Birr, 33 (Had. No: 1952). 
348 Müslim, Fedail, 51 (Had. No: 2309); Buhârî, Edeb, 39 (Had. No: 5691). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 90 ~ 

düşürdüklerimi yiyorum (da onun için taşlıyorum) diye cevap verdim. (Allah 

Rasulü de) ‘Hurma ağaçlarını taşlama, altlarına dökülenleri ye’ buyurdu. 

Sonra çocuğun başını okşayıp, ‘Ey Allah’ım bunun karnını doyur’ diye dua 

etti.”349 

Aynı şekilde, yemek yerken tabaktan rastgele yiyen Ömer b. Ebû 

Seleme’yi, “Yavrum, besmele çek, sağ elinle ve önünden ye.” diyerek güzel 

bir şekilde uyarmış, hatasına müdahale etmiştir.350  

Ebeveynin evladına emek vermesi, onu kötülüklerden korumak için çaba 

sarf etmesi, ona olan sevgisinin bir eseridir. Çocuklarını Allah’ın rızasına 

uygun yetiştirmeyenler ise kıyamet günü hem kendileri hem de evlatlarını 

ziyana uğratmış olurlar.351 

Her ne kadar çocuk sevgisi insanın fıtratına yerleştirilmiş olsa da onların 

ideal gelişimlerini gerçekleştirebilmek için bilinç, sabır ve gayret 

gerekmektedir. İslam bu noktada ebeveynleri harekete geçirecek nitelikte 

teşvik etmiştir. 

Kur’an’da Hz. Lokman’ın evladını naif bir üslupla, onun Allah’la olan 

münasebetinden sosyal hayattaki hal ve hareketlerine kadar nasıl bir 

muamelede bulunması gerektiğine dair uyarması, ona nasihatlerde 

bulunması dikkat çekicidir. Bu, aynı zamanda evladının ruhsal tekâmülü için 

çabalayan bir baba modeli için teşvik mahiyetindedir.352 

Ebû Said el- Hudri’nin naklettiğine göre, Rasulullah (sav) şöyle 

buyurmuştur: “Kim üç kız çocuğunun geçimini üstlenir, onları terbiye edip 

evlendirir ve onlara güzel davranırsa, ona cennet vardır.”353 Peygamber (sav) 

hayırlı evlat yetiştiren ebeveynin öldükten sonra bile arkalarında bıraktıkları 

evlatlarının duaları sayesinde amel defterlerinin kapanmayıp sevap 

                                                   
349 Ebû Dâvûd, Cihad, 92 (Had. No: 2622); İbn Mâce, Ticaret, 67 (Had. No: 2299). 
350 Buhârî, Et’ıme, 1 (Had. No: 5061); Müslim, Eşrıbe, 108 (Had. No: 2022). 
351 Zümer, 39/15. 
352 Lokman,31/13-19. 
353 Ebû Dâvûd, Edeb, 129 (Had. No: 5147). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 91 ~ 

kazanmaya devam edeceklerini de haber vermiştir.354 Bu meyanda şu hadis 

de evladın ebeveyne yaptığı duanın öbür âlemde onların kurtuluşuna vesile 

olabilmesi açısından ümit vericidir. Ebû Hureyre’den rivayet edildiğine göre, 

Rasulullah (sav) şöyle buyurmuştur: “Şüphesiz ana-babanın cennette makamı 

yükseltilir.” Bunun üzerine onlar da; “Bu (terfi) nereden (gelme)dir?” diye 

sorarlar. Kendilerine denilir ki: “Çocuğunuzun size istiğfarı sebebiyledir.”355 

1.4. MÜMİN SEVGİSİ 

İnsanların başkalarını sevebilmesi için ırk, dil, nesep veya menfaat elde 

edeceği farklı unsurlar bağlayıcı olsa da, İslam’a göre sevgi anlayışının 

temelinde Allah için sevme vardır. Mü’min için, Allah sevgisi her şeyin 

üstünde ve diğer sevgilerin de kaynağı Allah olmalıdır. Hz. Enes (r.a)’in 

naklettiği bir rivayete göre, bir kimseyi Allah için seven kişinin, imanının 

lezzetine vardığı beyan edilmektedir. Şöyle ki:  

Rasulullah (sav) şöyle buyurmuştur: “Üç şey vardır ki, bunlar kimde 

bulunursa o kimse imanın tadına varmıştır: Allah ve Rasulü, kendisine 

başkalarından daha sevgili olması, yalnız Allah için sevmesi ve bir kimseyi 

Allah küfürden kurtardıktan sonra, tekrar küfre dönmekten, ateşe atılmaktan 

tiksindiği gibi tiksinmesi.”356 

Hadiste üç şeyin özellikle zikredilmesi, kalbe ait ameller olduğundan ve 

bunlara riya karışmadığındandır. Bu üç şey, imanın müsebbebi 

olduklarından onun tadına delil sayılmıştır. Çünkü müsebbebin mevcudiyeti 

sebebin vücuduna delalet eder. 

Hadis mü’minlerin, Allah için birbirlerini sevmesine teşvik 

mahiyetindedir. Zira Allah mü’minleri kardeş ilan etmiştir.357 Allah ve 

Rasulü’nü seven kişinin, o rasulün getirdiği dine tabi olanları da sevmesi 

                                                   
354 Müslim, Vasiyye, 14 (Had. No: 1631); Ebû Dâvûd, Vesaya, 14 (Had. No: 2880). 
355 İbn Mâce, Edeb, I (Had. No: 3660). 
356 Buhârî, İman, 8 (Had. No: 16); Müslim, İman, 67 (Had. No: 43). 
357 Âli-İmrân, 3/103; Hucurât, 49/10. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 92 ~ 

gerekir.358 Hadise göre, birini severken Allah’ın rızasını ve hoşnutluğunu 

gözetmek insanı iman bakımından kâmil bir mertebeye ulaştırır. 

“İman etmedikçe cennete giremezsiniz. Birbirinizi sevmedikçe de iman 

etmiş olmazsınız...”359 hadisinde de inananlar arasında sevginin olmaması 

durumunun, onların imanına halel getireceği ifade edilmiştir. Hadiste 

zikredilen imanın koşulu olan sevgi, muhakkak ki Allah inancı merkezli bir 

sevgidir. Nevevî’ye göre, “İman etmedikçe cennete giremezsiniz” 

cümlesinden maksat, zahiri manadır. Dolayısıyla cennete girmek için mü’min 

olmak şarttır. Bunun için kişinin iman-ı kâmil mertebesinde olması gerekmez. 

Cennete girmek için mutlak iman yeterlidir. Mü’minlerin birbirini sevmesi ise 

imanın kemale ermesi ile alakalıdır. Bir insanın kâmil imana sahip olmaması, 

onun cennetten menedilmesine sebep değildir. İbni Salah ise; hadise göre 

mü’minlerin imanının ancak birbirlerini sevmekle kemale ereceğini, iman-ı 

kâmil ile iman edilmemesi durumunda da cennete girilemeyeceğini 

söylemiştir.360 

İslam’a göre, Allah’a iman eden kişiler arasında, birbirlerine olan 

sevgilerinden neş’et eden bir kardeşlik vuku’ bulur. Bu kardeşlik İslam 

kardeşliğidir ve Allah katında nesep kardeşliğinden daha üstündür. İslam’ın 

doğduğu dönemde, öncesinde birbirinin kanını akıtan ve birbirlerine düşman 

olan insanların iman ettikten sonra birbirlerine olan tavırlarındaki değişim bu 

konuda gösterilebilecek en güzel örnektir. Kur’an’da bu durum şöyle 

anlatılmaktadır: 

“Allah’ın size olan nimetini hatırlayın; hani siz birbirinize düşman kişiler idiniz 

de O, gönüllerinizi birleştirmişti ve O’nun nimeti sayesinde kardeşler 

olmuştunuz.”361 

                                                   
358 Nevevî, Minhâc, II, 13.  
359 Müslim, İman, 93 (Had. No: 54). 
360 Nevevî, Minhâc, II, 36. 
361 Âli-İmrân, 3/103. 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 93 ~ 

Zeccac’a göre, ayette geçen “اخوان” kelimesinin manası, maksadı aynı olan 

kişiler demektir.362 “فالف بين قلوبكم” cümlesinde kalplerin uzlaşması, birleşmesi 

de birbirine kardeş olan müslümanların aralarındaki ilişkinin derinliğine 

işarettir. Zira bunun yerine “aranızı uzlaştırdı” tabiri de kullanılabilirdi. 

Kur’an bu duyguların ve bağların kaynağını kalbe dayandırmak suretiyle 

kalpleri, Allah’ın misâkı, ahdi ve eli altında görünümüyle tasvir etmektedir.363 

Bir başka ayette de “Mü’minler ancak kardeştirler” buyrulmuştur.364 

Dilciler, “ihve” (kardeşler) kelimesinin, “nesep” anlamına gelen “kardeşlik” 

kelimesinin çoğulu; “ihvan” kelimesinin ise, dostluk anlamına gelen 

“kardeşlik” kelimesinin çoğulu olduğunu söylemişlerdir. Onlara göre ayet, 

Müslümanlar arasındaki bağın, nesep açısından kardeşler arasındaki bağ gibi, 

ayrıca İslam’ın da adeta bir baba gibi olduğuna işarettir.365 Mevdudi’ye göre 

bu ayet, yeryüzündeki tüm müslümanları evrensel bir ailenin bireyleri olarak 

ilan etmektedir.366 

Buhârî’de geçen bir hadise göre de mü’minler, vücudun azalarına 

benzetilmiştir. Rasulullah (sav) şöyle buyurmuştur: “Bütün mü’minleri 

birbirlerine merhamette, muhabbette, lütufta ve yardımlaşma hususlarında 

sanki bir vücud misali görürsün. O vücudun bir organı hastalanınca vücudun 

diğer kısımları birbirlerini hasta organın elemine-uykusuzluk ve hararette-

ortak olmaya çağırırlar.”367 

Bir varlığın, bir başkasının acı ve hüznünü kendisine aitmiş gibi 

hissedebilmesi ancak Allah’ın insana lütfettiği sevgi hissiyle mümkündür. 

Bunun bir tezahürü olarak insanlar birbirlerinin sıkıntısı karşısında ilgisiz ve 

kayıtsız kalamazlar.368 

                                                   
362 Râzî, Mefatihu’l-Gayb, VIII, 179. 
363 Kutub, Fîzılâl-il-Kur’an, II, 383. 
364 Hucurât, 49/10. 
365 Râzî, Mefatihu’l-Gayb, XXVIII, 129. 
366 Mevdudi, Tefhimu’l Kur’an, V, 447. 
367 Buhârî, Edeb, 27 (Had. No: 5665); Müslim, Birr, 66 (Had. No: 6586). 
368 Hadislerle İslam, III, 80. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 94 ~ 

Hz. Enes’in naklettiğine göre Peygamber (sav): “Hiçbiriniz, kendisi için 

arzu ettiğini kardeşi için de istemedikçe hakkıyla iman etmiş sayılmaz.” 

buyurdu.369 

Hadiste istenen davranış biçimi ahlaki bir olgunluktur. İnsanın kendisi 

için istediği, arzuladığı bir şeyi mü’min kardeşi için de dilemesi kâmil bir 

imanın göstergesi olduğu gibi, kalıcı ve sevgi dolu ilişkileri sürdürmede de 

önemli bir rol oynar. Sevgi paylaşmayı ve sevdiğini kendine tercih etmeyi 

gerektirir, bencilliği barındırmaz.370 

İhtiyaç ve fakirlik içinde bulunmasına karşın muhacirleri kendilerine 

tercih eden ensar şu ayetle medhedilmiştir: “...Kendileri zaruret içinde 

bulunsalar bile onları kendilerine tercih ederler...”371 

Ayetin nüzul sebebi olarak; İbn Abbas (r.a)’dan rivayet edildiğine göre, 

Hz. Peygamber (sav) ensara şöyle demiştir: “Eğer isterseniz, evlerinizden ve 

mallarınızdan muhacirlere bir pay verebilirsiniz. Ben de size ganimette, 

onlara verdiğim gibi bir pay veririm. Yok, eğer istemezseniz ganimet (fey) 

onların olur, evleriniz ve mallarınız size kalır” demiştir. Onlar da: “Hayır, 

bilakis biz onlara, hem evlerimizden ve mallarımızdan vereceğiz, hem de 

“fey”de onlara ortak olmayacağız.” demişlerdir. Bunun üzerine Cenab-ı Hakk 

bu ayeti indirmiş ve böylece, ensarın muhaciri kendilerine tercih edişlerinin, 

mal hususunda zenginliklerinden dolayı olmadığını, aksine kendileri de 

ihtiyaç ve fakirlik içinde oldukları halde bu fedakarlığı gösterdiklerini beyan 

etmiştir.372 

Bir başka nüzul sebebi olarak da Ebû Hureyre’nin şu rivayeti 

nakledilmiştir: 

 “Rasulullah’a bir adam geldi de: 

                                                   
369 Buhârî, İman, 6 (Had. No: 13). 
370 Hadislerle İslam, III, 80. 
371 Haşr, 59/9. 
372 Razi, Mefatihu’l-Gayb, XXIX, 288.  



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 95 ~ 

-‘Ya Rasulallah, bana açlık ve meşakkat isabet etti (açlıktan dermansız 

kaldım)’, dedi. 

Rasulullah (sav) onu (doyurmak için) kadınlara haber gönderdi, fakat 

onların yanlarında hiçbir şey bulamadı. Bunun üzerine Rasulullah (sav): 

-‘Bu gece şu adamı konuk edip yemek yedirecek bir adam yok mu ki, 

Allah ona rahmet eylesin?’ dedi. Derhal ensardan bir zat ayağa kalktı: 

-‘Ben varım, ya Rasulallah!’ diye cevap verdi. 

Akabinde o adamı alıp ailesine götürdü. Hanımına hitaben: 

-‘İşte Rasulullah’ın konuğu; ondan hiç bir şeyi esirgeme (konuğa ikram 

et)’, diye tenbih etti. 

Kadın: 

-‘Vallahi yanımda çocukların azığından başka bir şey yok’, dedi. 

Kocası: 

-‘O halde çocuklar akşam yemeği yemek istedikleri vakit onları uyut, gel, 

kandili söndür. Biz bu geceyi (Rasulullah’ın konuğu için) aç geçirelim, dedi. 

Kadın kocasının dediği işleri yaptı. Sonra o konuk sabahleyin Rasulullah’ın 

huzuruna vardı. Rasulullah: 

-‘And olsun ki, Aziz ve Celil olan Allah, bu gece falan erkek ve falan 

kadının işlerinden hoşnut oldu.’ dedi.” 

Aziz ve Celil Allah da (onlar ve bütün ensar hakkında) şunu indirdi: 

“Kendileri zaruret içinde bulunsalar bile, onları kendilerine tercih ederler. Kim 

nefsinin hırsından ve cimriliğinden korunursa, işte onlar muratlarına erenlerin ta 

kendileridir.”373 

Ayetin nazil olmasına muhtemel sebep olan hadisede olduğu gibi, 

mü’minin bir başkasını kendisine tercih etmedeki gaye şüphesiz ki Allah’ın 

                                                   
373 Buhârî, Tefsir, 366 (Had. No: 4607). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 96 ~ 

rızası ve hoşnutluğudur. Bu minvalde zikredilmesi gereken bir başka hadis 

şöyledir: 

Ebû Zer (r.a)’den rivayet edildiğine göre Rasulullah (sav): “Amellerin en 

faziletlisi Allah için sevmek ve Allah için buğzetmektir.” buyurmuştur.374 

Âlimlere göre, “Allah için sevmenin gereklerinden biri, Allah’ın 

evliyalarını sevmektir. Onları sevmenin şartlarından biri de onların bıraktığı 

sünnete uyup, onlarla yetinmek, bid’ata yer vermemek ve onların 

tavsiyelerine uymaktır.”375 

“Allah için buğzetmek” ise fasıklara, zalimlere ve günahkârlara karşı 

olmalıdır.376 Hadiste mü’minlerden istenen Allah için sevme ve yine Allah 

için buğzetme duygusu mu’tedil ölçülerde olmalı, aşırıya kaçılmamalıdır. 

Ebû Hureyre (r.a)’nin rivayetine göre, Rasulullah (sav) şöyle 

buyurmuştur: “Sevdiğin kimseyi ölçülü sev ki bir gün sevmeyeceğin bir kişi 

olabilir. Sevmediğin bir kimseyi de ölçülü şekilde sevme ki günün birinde çok 

sevdiğin bir kimse olabilir.”377 

Allah sevgisini ve hoşnutluğunu herşeye tercih etme noktasında olan bir 

mü’minin, başkalarına da yaklaşımı Allah’ın rızası ekseninde bir gayeye 

matufsa, insanlara olan sevgisi bu yönde bir değişiklik gösterebilir. Allah’ın 

emir ve yasaklarına muhalif davranandan esirgenen sevgi ve muhabbet, 

kişinin hatasından dönmesi ve doğru bir istikamet bulmasıyla, ona karşı 

kalplerin ısınmasına vesile olabilir. O halde hadiste buyrulduğu gibi, 

insanlara karşı sevgi konusunda ölçülü olmak, zikredilen muhtemel 

durumlar için de önem arz etmektedir. Nitekim bir hadiste şöyle geçmektedir: 

Hz. Âişe (r.a)’nin naklettiğine göre; “Bir gün Hind geldi ve Hz. 

Peygamber’e, ‘Ya Rasulallah! Vaktiyle yeryüzünde senin ev halkın kadar zelil 

ve harap olmalarını istediğim hiçbir ev halkı yoktu. Oysa bugün, yeryüzünde 

                                                   
374 Ebû Dâvûd, Sünnet, 3 (Had. No: 4599). 
375 Âzimâbâdî, Avnu’l-Mabûd, XII, 350. 
376 Âzimâbâdî, Avnu’l-Mabûd, XII, 350. 
377 Tirmizî, Birr, 60 (Had. No: 1997). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 97 ~ 

senin ev halkın kadar aziz olmalarını istediğim hiçbir ev halkı yoktur.’ dedi. 

Rasulullah da Hind’e kendisiyle aynı hisleri paylaştığını söyledi.”378 

Birini ölçüsüz sevmenin olumsuz bir yönü de Hz. Peygamber (sav)’in 

buyurduğu gibi insanı kör ve sağır etmesidir.379 İnsanın bir şeyi sevmede 

aşırıya gitmesi, onu kusurlarını görmesine mani olacağı gibi, doğru ve yanlışı 

sağlıklı bir şekilde mülahaza etmemesine de sebep olacaktır. Bu durumun, 

kişinin amellerine de tesir edeceği muhakkaktır. “Kişi, dostunun dini/ahlakı 

üzerinedir. Öyleyse her biriniz kiminle arkadaşlık ettiğine (iyi) dikkat 

etsin.”380 hadisi bu hususu doğrular niteliktedir. 

Esasen insanın sevgi anlayışında Allah’ın rızası temel olarak alınır ve 

hadiste belirtildiği gibi, sevilen Allah için sevilirse, söz konusu aşırılık ve 

ölçüsüzlük de mevzu bahis olmayacaktır. 

Mü’minler arasındaki sevgiyi ve bunun neticesi olarak birlik ve 

beraberliği temin etmede, iman eden bireylerin birbirlerini tanımaları oldukça 

mühimdir. 

Yezid b. Nu’ame ed-Dabbi (r.a)’nin rivayetine göre, Rasulullah (sav) şöyle 

buyurdu: “Bir kimse, bir başkasıyla arkadaş olduğu zaman, ilk iş ismini, 

babasının ismini ve kimlerden olduğunu sorsun. Çünkü böyle yapmak, 

sevginin artmasına daha uygundur.”381  

Hadis, mü’minler arasındaki bağın kuvvetlenmesi için yol 

göstermektedir. İnsan, yapısı ve yaratılışı gereği, ortak noktası olan kimselerle 

kaynaşmaya meyillidir. İnsan bazen ilk gördüğü kişiyi, ruhları arasındaki 

ülfet ve uygunluktan dolayı beğenir ve sever.382 Bu durum Allah Rasulü’nün: 

“Ruhlar toplanmış cemaatler (gibidir). Onlardan birbiriyle (önceden) 

                                                   
378 Buhârî, Fedailü’s-Sahabe, 53 (Had. No: 5613). 
379 Ebû Dâvûd, Edeb, 124 (Had. No: 5130). 
380 Tirmizî, Zühd, 45 (Had. No: 2378); Ebû Dâvûd, Edeb, 19 (Had. No: 4833). 
381 Tirmizî, Zühd, 54 (Had. No: 2392). 
382 Humeydi, Abdülaziz b. Abdullah, İslam Kardeşliği, Çev: Ahmet Gündüz, Beka 

Yayınları, İstanbul tr, 66. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 98 ~ 

tanışanlar kaynaşır, tanışmayanlar ayrılırlar.”383 sözünü doğrulamaktadır. 

Ancak kişi bazen mü’min kardeşine karşı muhabbet duyduğu halde bunu ona 

söylemeye çekinir veya gerek duymaz. Dolayısıyla mü’min kardeşi bundan 

haberdar olmaz. Ne var ki bu sevginin, mü’minler arasında kardeşliği ve 

birliği sağlaması açısından bir kıymeti yoktur. Rasulullah (sav), birini sevince 

bunu ona söylemeyi şu hadisle tavsiye etmiştir: 

Enes b. Malik’ten rivayet edildiğine göre, “Bir adam Hz. Peygamber 

(sav)’in yanında iken oradan birisi geçti. Adam, ‘Ey Allah’ın Rasulü, ben bu 

adamı seviyorum’, dedi. Peygamber (sav) de ona, ‘Bunu ona söyledin mi?’ 

diye sordu. Adam ‘Hayır!’ cevabını verdi. Hz. Peygamber, ‘Git, ona söyle!’ 

buyurdu. Bunun üzerine adam o kimsenin yanına gitti ve ‘Ben seni Allah için 

seviyorum!’ dedi. Öteki adam da, ‘Beni kendisi için sevdiğin Allah da seni 

sevsin.’ cevabını verdi.”384 

Hadiste söz konusu tavsiyeyi uygulamanın neticesinde; iman edenler 

birbirlerini Allah için severek, imanlarını kâmil bir mertebeye taşırken, bir 

yandan da birbirlerine olan muhabbetlerini izhar edip, birlik ve beraberliği 

oluşturarak birer ferdi oldukları toplumu da zirveye taşıma misyonu 

üstlenirler. Bir anlamda toplum olarak da imanın doruğuna çıkmış olurlar. 

Şu ana kadar zikredilen mü’minlerin birbirlerine olan sevgisini değerli 

kılan, esasında bu sevginin hiçbir çıkar, menfaat odaklı değil, salt Allah için 

olmasıdır. Bu şekilde mü’min kardeşini seven ve onu ziyaret eden kişiye 

Müslim’de geçen bir hadise göre Allah da ona olan sevgisini bildirmek üzere 

elçisini yollamıştır.385 

Muvatta’da geçen bir hadiste de birbirini Allah için seven ve O’nun rızası 

için bir araya gelen kişilere Allah’ın sevgisinin vacip olduğu bildirilmiştir.386 

                                                   
383 Müslim, Kitabu’l-Birr, 159 (Had. No: 2638); Ebû Dâvûd, Edeb, 19 (Had. No: 4834). 
384 Ebû Dâvûd, Edeb, 121 (Had. No: 5125). 
385 Müslim, Birr, 38 (Had. No: 2567). 
386 Malik b. Enes, Muvatta’,Cami’, 3503 (Had. No: 763/3507). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 99 ~ 

Allah bir kulu sevdikten sonra yer ve gök ehline sevdireceği de hadis 

kaynaklarında geçmektedir.387 Malik b. Enes’e göre Allah nasıl ki bir kulunu 

sevdiği zaman onu, yer ve gök ehline de sevdiriyorsa, aynı durum Allah’ın 

bir kula buğzetmesi durumunda da gerçekleşmektedir.388 

Ayrıca, Allah’ın kendi gölgesinden başka gölge bulunmadığı bir günde 

(kıyamet günü) kendi himayesine alacağı yedi gruptan birinin, Allah için 

birbirini seven ve bu sevgiyle bir araya gelip bu sevgiyle ayrılan kişiler 

olduğunu haber vermesi hadis kaynaklarında mervidir.389 Hz. Peygamber 

(sav)’in kızı Hz. Zeyneb’in eşini çok sevdiği halde müslüman olmamasından 

dolayı ondan ayrılması, bu minvalde zikredilebilir.390 

Mü’minlerin iman etmelerinin bir tezahürü olarak birbirlerine muhabbet 

nazarıyla bakmaları, şüphesiz ki eylem gerektiren bir durumdur. 

“Müslüman müslümanın (din) kardeşidir. Müslüman müslümana 

zulmetmez, müslüman müslümanı (tehlikede ve musibette) terk de etmez.”391 

Mü’minlerin birbirine olan bakış açılarını ve duruşlarını şekillendiren 

yukarıda zikredilen hadis ve bu minvalde zikredilebilecek başka birçok ayet 

ve hadis, aynı zamanda iman edenlerin birlik ve beraberliğini de tesise 

yöneliktir. 

“Onlar birbirlerine karşı son derece merhametlidirler.”392 ayetiyle 

İslam’ın, mü’minin kardeşinden esirgemesini onaylamadığı merhamet 

duygusu, esasen sevme duygusunun tezahürü olarak değerlendirilebilir. 

Müslümanların birbirini öldürmeleriyle eş değerde görülen birbirleriyle 

lanetleşmeleri gibi, iman edenlerin aralarındaki kardeşlik duygusunu 

                                                   
387 Malik b. Enes, Muvatta’, Câmiʻ, 3503 (Had. No: 762/3506); Buhârî, Edeb, 41 (Had. No: 

5693). 
388 Bâcî, Ebü’l-Velîd Süleymân b. Halef, Kitâbü’l-Müntekâ şerhu’l-Muvatta’, I-VII, Dâru’l-

Kitâbi’l-İslâmî, Kahire 1332, VII, 273. 
389 Tirmizî, Zühd, 53 (Had. No: 2391); Müslim, Zekat, 91 (Had. No: 1031). 
390 Ebû Dâvûd, Cihad, 129 (Had. No: 2692). 
391 Buhârî, Mezalim, 4 (Had. No: 2310). 
392 Fetih, 48/29. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 100 ~ 

köreltici bütün davranışlar da yasaklanmıştır. Ayrıca Kur’an ve sünnette, 

mü’minlerin aralarında oluşan küçük kırgınlıkları bile büyütmelerinin önüne 

geçme çabası olduğu görülmektedir. 

Mü’minlerin aralarındaki muhabbeti pekiştiren ve körelten unsurlara 

dair hususi başlık açıp konuyu daha teferruatlı işleyeceğimizden dolayı 

burada bu kadarla iktifa edeceğiz. 

1.5. GAYRİMÜSLİME MUAMELENİN ÖLÇÜSÜ 

İslam inancına göre insanların aynı ana-babadan geldiği esas alınacak 

olursa, Allah inancı olsun veya olmasın bütün insanların temelde kardeş 

oldukları ilkesine ulaşılır. Buradan yola çıkarak konuyu salt bu çerçevede ele 

almak yeterli olmamakla beraber neticeye ulaşma hususunda ışık tutacaktır. 

Zira aile fertleri içerisinde sevgi, merhamet, şefkat duyguları esastır. İnsanlık 

ailesinin birer ferdi olarak yaratılan insanların da birbirlerine bu perspektiften 

bakmaları esasen Allah’ın arzuladığı bir durumdur. Nitekim Allah, Rasulü’ne 

hitaben şöyle buyurmuştur: 

 “Biz seni ancak âlemlere rahmet olarak gönderdik.”393  

Ayette Rasulullah (sav)’ın rahmetinin inanan ve inanmayan tüm 

insanlığa şamil olduğu açıkça ifade edilmektedir.394  

“And olsun, size kendi içinizden öyle bir peygamber gelmiştir ki, sizin sıkıntıya 

düşmeniz ona çok ağır gelir. O, size çok düşkün, mü’minlere karşı da çok şefkatli ve 

merhametlidir.”395 ayetinde de Hz. Peygamber bilhassa mü’minlere karşı 

şefkati ve merhametinin ziyadeliğiyle anlatılırken, Allah’ın “Rauf ve Rahim” 

isimleriyle nitelendirilmiştir. Mezkûr ayette her ne kadar mü’minlere karşı bir 

şefkatten bahsediliyor olsa da, Enbiya Suresi’nin 107. ayetinde esasen tüm 

insanlara bir rahmet olarak gönderildiği zikredilmiştir. Bununla birlikte 

Kur’an’ın muhtelif ayetlerinde gayr-ı müslimlere karşı takınılacak tutum 

                                                   
393 Enbiya, 21/107. 
394 Kutub, Fîzılâl-il-Kur’an, X, 184. 
395 Tevbe, 9/128. 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 101 ~ 

hususunda dikkat çekici ibareler geçmektedir. Bir ayette mü’minler, 

“kâfirlere karşı çetin/şiddetli” olma vasfıyla anlatılmıştır.396 Ancak ayetin 

olağan bir durumda değil de Hudeybiye esnasında nazil olduğunu belirtmek 

gerekir.397 Ayette geçen “eşidda” terimine bazı müfessirler “kararlı ve 

tavizsiz” manasını vermişlerdir.398 Kâfir ve münafıklara sert davranılabileceği 

manasını içeren başka bir ayet ise şöyledir: 

“Ey Peygamber! Kâfirlere ve münafıklara karşı cihad et, onlara karşı sert davran. 

Onların varacakları yer cehennnemdir. O ne kötü bir varış yeridir!”399 

Ayet, Tebük Gazvesi’nden sonra bilhassa münafıklara karşı uygulanması 

gereken politikayı beyan etmektedir. Yıllardır ikiyüzlülükleri ve ihanetlerine 

gösterilen yumuşak tavrın sona erdirilmesi istenmektedir. Zira o zamana 

kadar müslümanlara tanınan bütün haklara sahip olan münafıkların, dış 

düşmanlarla birlik olup bir iç tehlike oluşturması muhtemeldi. Bunun önüne 

geçmek amacıyla onlara toplumsal bir boykot uygulanması ve ihanet suçu 

işlemeleri halinde bu suça göz yumulmayıp cezaya çarptırılmaları 

gerekiyordu.400  

Anlaşılacağı üzere münafıklara uygulanması öngörülen sert tutum 

normal şartlarda olmayıp, onların islam toplumunun birlik ve bütünlüğünü 

tehdit etmeleri, nihai olarak da İslam’ın geleceği söz konusu olması 

hasebiyledir.401 

Rasulullah (sav)’ın savaş meydanı dışında ölüm emrini vermek suretiyle 

cezalandırma yöntemini kullandığı da vaki olmuştur. Ka’b b. Eşref bunlardan 

biridir. Kendisi yahudi bir şair olup, şiirleriyle Peygamber (sav)’i ve ashabını 

                                                   
396 Fetih, 48/29. 
397 Kutub, Fîzılâl-il-Kur’an, XIII, 473. 
398 Esed, Kur’an Mesajı, III, 1052. 
399 Tevbe, 9/73. 
400 Mevdudi, Tefhimu’l-Kur’an, II, 253. 
401 Mevdudi, Tefhimu’l-Kur’an, II, 253; Albayrak, Kadir, Tek Tanrılı Dinlerde Barış ve Şiddet 

İkilemi, Berikan Yayınevi, Ankara 2016, 202-203; Ateş, Abdurrahman, Kur’an’a Göre 
Dinde Zorlama ve Şiddet Sorunu, Beyan Yayınları, İstanbul 2002, 72. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 102 ~ 

hicvedip müşrikleri onlara karşı tahrik ediyordu.402 Mü’minlerin eşleri 

hakkında da yakışık kalmayan şiirler yazıyor,403 böylece Rasulullah (sav) ve 

ashabına eziyet ediyordu.404 Allah Rasulü, sahabilerden bu duruma karşı 

sabretmelerini istemiş, bir taraftan da sorunun çözümü için çabalamıştır. 

Ancak Ka’b b. Eşref tahrik edici şiirlerine devam edince, Rasulullah (sav) 

onun ölüm emrini vermiştir.405 Bu olayın akabinde, bir yahudi olan Ebû Rafi’ 

Abdullah b. Ebi’l-Hukayk’ın da Rasulullah (sav)’a yaptığı eziyetlerden ve 

onun aleyhinde yürüttüğü faaliyetlerden dolayı, kendisi hakkında ölüm emri 

verilmiştir.406  

Rivayetler ışığında denilebilir ki; Ka’b b. Eşref ve Ebû Rafi’’nin 

öldürülmeleri, kesinlikle yahudi olmalarından değil, İslam karşıtı 

yürüttükleri düşmanca faaliyetlerden dolayıdır.407 

İslam’da esas olan “sevgi, barış, adalet” gibi ilkelerin egemen kılınması 

ve her türlü “şiddet, zulüm ve baskı”nın önüne geçilmesidir. Birilerine karşı 

savaşılacaksa da bu uğurda olmalıdır. Aksi halde savaş “mutlak” olarak 

istenen bir durum değildir. Bilakis zikredilen gayeye ulaşmak için şartlar 

gerektirdiği takdirde (mukayyed olarak) lüzum görülen bir durumdur.408 

“Size ne oluyor da, Allah yolunda ve “Ey Rabbimiz! Bizleri halkı zalim olan şu 

memleketten çıkar, katından bize bir dost ver, bize katından bir yardımcı ver” diye 

yalvarıp duran zayıf ve zavallı erkekler, kadınlar ve çocukların uğrunda savaşa 

çıkmıyorsunuz?”409 ayetinde bölge, ırk, dil veya herhangi bir inanç aidiyeti 

belirtilmeksizin, müslümanlardan zulme maruz kalan insanlara karşı 

                                                   
402 İbn Sa’d, Tabakatu’l-Kübrâ, II, 29. 
403 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VII, 337; İ. Hişam, Sîret-i İbn Hişam, III, 75.  
404 Buhârî, Meğazi, 12 (Had. No: 3811). 
405 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VII, 337. 
406 Buhârî, Meğazi, 13 (Had. No: 3813). 
407 Ateş, Kur’an’a Göre Dinde Zorlama ve Şiddet Sorunu, 76. 
408 Albayrak, Tek Tanrılı Dinlerde Barış ve Şiddet İkilemi, 212. 
409 Nisa, 4/75. 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 103 ~ 

duyarsız kalmamaları istenmektedir. Ayrıca ayette iman-küfür değil de 

adalet-zulüm ilişkisinden hareket edilmesi dikkat çekicidir.410 

“Baskı ve şiddet kalmayıncaya ve din tamamen Allah’ın oluncaya kadar onlarla 

savaşın. Eğer (küfürden) vazgeçerlerse, şüphesiz ki Allah onların yaptıklarını 

hakkıyla görendir.”411 ayetinde geçen “savaşın” emrini M. Esed, insanın Allah’a 

kulluk etme hususunda tamamen özgürlüğüne kavuşuncaya kadar geçerli 

olduğu şeklinde tefsir eder. Ona göre bu, savaşı haklılaştıran bir sebeptir, bir 

nevi nefsi müdafaadır.412 

Bilhassa batının İslam’ı, “kılıç dini” olarak algılamalarına sebep olan 

“cihad” kavramı da bu bağlamda değerlendirilebilir. Esasen “cihad”, maruz 

kalınan zulme, baskıya karşı her türlü cehd ve çabanın harcanmasından sonra 

ihtiyaç olması halinde savaş yolunun tercih edilmesi demektir. Hareket 

noktası İslam’ı yaymak olmayan cihad, maruz kalınan her türlü zulüm ve 

baskıya karşı caydırıcı bir baskı olarak tanımlanabilir.413 Aksi halde İslam’ı 

savaş yoluyla kabul ettirmeye çalışmak İslam’ın ruhuna ters düşmektedir. 

Dinde zorlama olmadığını, bunun insanın hür iradesine bırakıldığını Allah 

Kur’an’da beyan etmektedir.414 Konuyla ilgili ayetlerden hareketle denilebilir 

ki; insanı düşünen, akleden vasıflarıyla yaratan Allah, onu dilediği yoldan 

gitme hususunda muhayyer bırakmış, bir anlamda ona dinsiz olma hakkı da 

tanımıştır.415 Bununla birlikte insana bahşedilen inanç ve düşünce 

özgürlüğünün bir sorumluluğu olduğu ve bunun ancak Allah’a havale 

edilmesi gereken bir konu olduğu unutulmamalıdır.416 Müslümanların 

Medine’ye hicretinden sonra kurulan Medine Devleti’nin anayasasına göre, 

İslamî yasanın müslüman olmayan halka tatbik edilmemesi, İslam’ın baskıcı 

                                                   
410 Albayrak, Tek Tanrılı Dinlerde Barış ve Şiddet İkilemi, 217-218. 
411 Enfal, 8/39. 
412 Esed, I, 330. 
413 Albayrak, Tek Tanrılı Dinlerde Barış ve Şiddet İkilemi, 204. 
414 Bakara, 2/256; Yunus, 10/99; Kehf, 18/29; Ğaşiye, 88/21-22. 
415 Ateş, Kur’an’a Göre Dinde Zorlama ve Şiddet Sorunu, 91. 
416 Nahl, 16/93; Kalem, 68/44. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 104 ~ 

bir yaklaşıma sahip olmadığını gösteren bir örnektir.417 Ancak şu var ki; 

inanan insanların inançları gereği başkalarının bu anlamda yanlış olan 

gidişatlarına kayıtsız kalmaları düşünülmemelidir. Kur’an’da buyrulduğu 

gibi “hikmet ve güzel öğütle” en güzel şekilde mücadele yolu seçilmelidir.418  

Konuya “sevgi, merhamet” gibi insani değerler açısından da bakıldığında 

görülecektir ki; mü’min birinin, başkalarını kendi inancına dâhil etmek için 

çırpınması ve güzel yollarla çaba göstermesi, esasen onlara sevgi ve 

merhamet duygularını beslemesindendir. Zira insan, inandığı ve uğrunda 

yaşadığı değerlerin hak ve kurtuluş yolu olduğunu düşünür. Başkaların da 

bu güzelliklerden mahrum kalmasını istememesi gayet insanidir. 

Müslümanların sahip olduğu bu hak aynı şekilde müslüman olmayanlar için 

de geçerlidir. Buna dair Kur’an ve sünnette herhangi bir yasak 

bulunmamaktadır. İslam’ın hakiki manada yaşandığı bir yerde başka inanca 

dair faaliyetlerden rahatsızlık duyulmaması gerekir. Zira İslam’ın; adalet, 

ehliyet, hoşgörü, merhamet gibi değerlerinin hâkim olduğu bir toplumda 

diğer dini faaliyetlere rağbet söz konusu olmayacaktır.419  

O halde buradan yola çıkarak denilebilir ki; gayr-ı müslime olan tavır ve 

tutum amel odaklıdır. Gayr-ı müslim de olsa kendisine muhabbet duyulabilir 

ve kıymet verilebilir. Sergilediği haksız davranışlardan dolayı da kınanması 

ve yeri geldiğinde ona karşı mesafeli olunması tamamıyla eylem bazlı bir 

yaklaşımdır. 

Rasulullah (sav)’ın başka inanca sahip olan insanlarla münasebetine 

baktığımızda; bunun, herhangi bir dinsel ayırım, kutuplaşma olmadan gayet 

insani düzeyde olduğunu görmekteyiz. Peygamber (sav)’in gayr-ı müslim 

olan komşularına karşı duyarlılığı,420 onların cenazesine saygı duyması,421 

                                                   
417 Hamidullah, Muhammed, Hz. Peygamber Gayr-ı Müslimlere Nasıl Davrandı, Çev: 

Suphi Seyf, İlim  ve Sanat Dergisi, Ankara, 1986, sayı: 7, 12-18, 16. 
418 Nahl, 16/125. 
419Ateş, Kur’an’a Göre Dinde Zorlama ve Şiddet Sorunu, 83-84. 
420 Buhârî, Cenaiz, 78 (Had. No: 1290). 
421 Müslim, Cenaiz, 78 (Had. No: 960). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 105 ~ 

keza annesi müşrik olan Hz. Esma’ya annesine karşı iyi davranması, gönlünü 

hoş tutması yönündeki tavsiyelerine dair rivayetler422 nakledilmiştir. Allah 

Rasulü’nün gayr-ı müslimlerle aynı zamanda ticari ilişkilerinin olduğu 

bilinmektedir. Hatta bir yahudiden veresiye alışveriş yapıp, zırhını ona rehin 

olarak bıraktığına dair hadisler rivayet edilmiştir.423  

Görüldüğü üzere İslam, gayr-ı müslimlerle olan ferdi, sosyal ve ticari 

ilişkileri men etmemektedir. Bilakis, Allah inancı temelinde fertlerin ve 

toplumların mutluluğunu, ıslahını tesis edecek ahlaki ilkeleri yerleştirmeyi 

amaçlamaktadır. Bu da “sevgi”, “barış”, “merhamet” gibi değerlerin hâkim 

olunmasıyla mümkündür. 

İslam’ın hedeflediği söz konusu ilke ve değerlerle bir çelişki olduğu 

şeklinde algılanabilen “kâfirleri dost edinmeyin” ibarelerini de bu bağlamda ele 

almak gerekir. Allah’ın mü’minler için koyduğu “kâfirleri dost edinmeyin” 

yasağını, yukarıda zikrettiğimiz “kâfirlere karşı sert davranılmasının” 

buyrulduğu ayetlerde olduğu gibi her zaman ve her durum için söz konusu 

olmayıp, savaş şartlarında ve inanca dair mevzularda dikkat edilmesi gereken 

bir husus olarak anlamak daha doğru bir yaklaşım olacaktır.424 Konuyla ilgili 

ayet ve hadislere bir bütün olarak bakıldığında, müslümanların gayr-ı 

müslimlerle dünyevi konularda yakınlaşmalarının bir sakıncası olmadığı 

neticesine varılabilir. Karşı taraftan fiziki veya inanca dayalı bir saldırı söz 

konusu değilse, müslümanların sulh yolunu tercih etmeleri esastır. 

Müslümanların tebliğ misyonu açısından da konuya bakıldığında, 

neticeye ancak barış atmosferinde ve güzel bir yaklaşım sergileyerek varmak 

mümkündür.425 İslam’a davet için gittiği Taif halkının ona gösterdiği sert 

tutuma karşın Allah Rasulü’nün onlara beddua yerine dua etmesi426 

                                                   
422 Buhârî, Hibe, 28 (Had. No: 2477). 
423 Müslim, Müsakat, 124 (Had. No: 1603). 
424 Yargıcı, Atilla, Kur’an’ın Önerdiği İdeal İnsan Modelinin Oluşmasında Sevginin Rolü, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara 2002, 251. 
425 Yargıcı, Kur’an’ın Önerdiği İdeal İnsan Modelinin Oluşmasında Sevginin Rolü, 252. 
426 Suruç, Kainatın Efendisi Peygamberimizin Hayatı, I, 346. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 106 ~ 

“âlemlere rahmet olarak” gönderilmesinin bir tezahürüdür. Keza ona ve 

ashabına senelerce düşmanlık besleyen, onları yurtlarından eden Mekke 

halkını Mekke fethi esnasında, “Bugün merhamet günüdür” diyerek 

affetmesi427 Rasulullah (sav)’ın, inancı ne olursa olsun insanlara sevgi ve 

şefkat bazlı baktığının bir göstergesidir.  

Rasulullah (sav)’ın vefatından sonra onun izinden giden sahabenin bu 

konudaki hassasiyeti de zikredilmeye değerdir. Hollandalı şarkiyatçı De 

Goeje, Hz. Ebubekir ordusuyla Suriye’yi ele geçirdiğinde ülkede yaşayan 

Hristiyanların, İslam ordusunu müspet bir şekilde karşıladığını yazar. Bu 

durumu da İslam ordusunun müsamahakâr tutumuna dayandırır.428 

Hz. Ali dönemindeki iç karışıklıkları fırsat bilerek, İslam toprakları içinde 

yaşayan hristiyan halktan yönetime karşı ayaklanmalarını isteyen Bizans 

İmparatoru II. Konstantin’e hristiyan halkın cevabı, “Dinimizin düşmanlarını 

sana tercih ederiz” şeklinde olmuştur. Zira İslam hâkimiyetinde yaşayan 

hristiyan halka verilen hak ve hürriyet, hristiyan yönetiminde onlara 

verilenden daha kapsamlıydı.429 

Netice itibariyle denilebilir ki; Allah sevgisi, sevgi eğitiminin ilk 

merhalesi olması hasebiyle oldukça mühimdir. Allah’ı gerçek manada seven 

mü’min, başka inanca sahip olsa da hiç kimseye “kin”, “nefret” duyguları 

besleyemez.430 İslam’da asli olan her zaman için “sevgi”, “barış”, 

“merhamet”, “adalet” gibi insani değerlerdir. Ne var ki, bu değerleri tesis 

etmek her zaman için güzel bir dil ve üslûpla mümkün olmayabilir. 

Zikredilen unsurları hâkim kılma çabası, bazen maddi sultalara karşı güç 

kullanmayı gerektirebilir. Ancak bu hiçbir zaman mutlak arzulanan bir şey 

olmayıp, şartlar gerektirdiği zaman uygulanması gereken bir durumdur.431 

                                                   
427 Lings, Martin, Hz. Muhammed'in Hayatı, Çev: Nazife Şişman, İz Yayıncılık, İstanbul 

tr, 410. 
428 Hamidullah, Hz. Peygamber Gayr-ı Müslimlere Nasıl Davrandı, 16. 
429 Hamidullah, Hz. Peygamber Gayr-ı Müslimlere Nasıl Davrandı, 17. 
430 Albayrak, Tek Tanrılı Dinlerde Barış ve Şiddet İkilemi, 236. 
431 Kutub, Fîzılâl-il-Kur’an, VI, 394-395. 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 107 ~ 

 

2. HADİSLERDE İNSANLAR ARASINDAKİ SEVGİYİ 

ARTTIRMAK İÇİN EMİR VE TAVSİYELER 

2.1. YARDIMSEVER OLMAK 

İslam insanlar arasında yalnızca duygusallıktan ibaret olan sıradan bir 

sevgiyi amaçlamaz; iyilik ve adaletin hâkim olması için insanlar arasında 

temel değerleri korumaya dayalı karşılıklı saygıyı hayata geçiren eylem 

merkezli bir ilişki öngörür. Tesis edilmeye çalışılan bu ilişkinin temel amacı 

insanların mutluluğudur.432 

İslam’da insanlar arası tutum ve davranışlardaki temel yaklaşımlarından 

biri empati ilkesidir. “Kişinin kendisi için istediğini, mü’min kardeşi için de 

istemediği sürece hakiki manada iman etmiş sayılamayacağına” dair hadis433, 

insanların birbirine olan yaklaşımlarını belirleyecek niteliktedir.434 Bütün 

insanlar arasında temel hak ve özgürlüklere saygı çerçevesinde bir anlayışı 

esas kılan islam, tevhid inancı etrafında bir araya gelen mü’minler için ise 

“Muhakkak ki mü’minler kardeştir.”435 ayetiyle bir kardeşlik hukuku tesis ederek 

aralarındaki sevgiye dayalı ilişkiyi derinleştirir.436 Kardeş olarak ilan edilen 

müslümanlar, birbirlerine merhamette, muhabbette, lütufta ve yardımlaşma 

hususlarında kenetlenmeleri ve bir vücudun azaları gibi birbirlerinin 

sıkıntılarına ortak olmayı gerçekleştirebilmeleri durumunda437 İslam’ın 

arzuladığı bir toplum modelini oluşturabilirler. İslam’a göre insanlar 

arasındaki yardımlaşma iyilik ve takva hususunda olmalıdır. Buna göre 

Allah’ın hoşuna gitmeyecek ve insani değerlere zıt olan faaliyetlerde 

                                                   
432 Gündüz, Şinasi, İnsan ve İnsan Sevgisi, İslam’da Sevgi Temelinde Beşeri Münasebetler-

İlmi Toplantı-, 2010, 59-71, 71. 
433 Buhârî, İman, 6, Had. No: 13; Müslim, İman, 71-72 (Had. No: 45). 
434 Gündüz, İnsan ve İnsan Sevgisi, İslam’da Sevgi Temelinde Beşeri Münasebetler-İlmi 

Toplantı, 72. 
435 Hucurat, 49/10. 
436 Gündüz, İnsan ve İnsan Sevgisi, İslam’da Sevgi Temelinde Beşeri Münasebetler-İlmi 

Toplantı, 71 
437 Buhârî, Edeb, 27 (Had. No: 5665). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 108 ~ 

müslümanların birbirine destek olmaları düşünülemez. Kur’an’ın şu 

buyruğuyla da müslümanlar arasındaki yardımlaşmanın hududu açıkça 

belirlenmiştir: “İyilik ve takva (Allah’a karşı gelmekten sakınma) üzere yardımlaşın. 

Ama günah ve düşmanlık üzere yardımlaşmayın.”438 

Bir müslümanın din kardeşine yapacağı yardımın şekline göre Allah’ın 

da kendisine ahirette yardım edeceğine dair Müslim’de geçen hadis şöyledir: 

“Müslüman müslümanın (din) kardeşidir. Ona zulmetmez. Onu 

tehlikeye atmaz. Her kim müslüman kardeşinin bir ihtiyacını giderirse Allah 

da onun bir ihtiyacını giderir. Her kim bir müslümanın bir sıkıntısını giderirse 

Allah da onun (bu iyiliği) sayesinde kıyamet sıkıntılarından bir sıkıntısını 

giderir. Her kim dünyada bir müslümanın (ayıbını) örterse Allah da kıyamet 

günü onun (ayıbını) örter.”439 

İslam dini müslümanların birbirlerine yardım etmesini zorunlu kılmıştır. 

Bir müslümanın, bilhassa haksızlığa uğramış, yardıma muhtaç insanların 

elinden tutması, haklarını savunması inancının bir gereğidir. Buhârî’de geçen 

bir hadise göre Rasulullah (sav), zulme uğramış ve zayıf kimselere yardım 

edilmesini emretmiştir.440 Bunun yanında mazluma yardımın yanı sıra zalime 

de yardım edilmesinin gereği hadislerde vurgulanması dikkat çekici bir 

husustur. Bu manada Buhârî’de geçen bir hadis şöyledir: Hz. Peygamber (sav) 

şöyle buyurmuştur: “Zalim de olsa, mazlum da olsa kardeşine yardım et.” 

Buna mukabil sahabe: “Ey Allah’ın Rasulü, mazluma mazlum olduğu için 

yardım edeceğiz, ancak zalime nasıl yardım edelim ki?” diye sorunca Hz. 

Peygamber (sav) de, “Zulmünden caydırmakla” diye cevap verdi.441 

Buna göre müslümanların sosyal gelişmelerden bihaber olmaları ve 

bunun neticesinde sosyal hayattan kopuk yaşamaları istenen bir durum 

değildir. Bilakis; müslümanların, zalimlerin taşkınlıklarına mani olmak ve 

                                                   
438 Maide, 5/2. 
439 Müslim, Birr, 58 (Had. No: 2580); Buhârî, Kitabu’l-Mezalim, 4 (Had. No: 2310). 
440 Buhârî, İsti’zan, 8 (Had. No: 5881). 
441 Buhârî, Kitabu’l-Mezalim, 5 (Had. No: 2312); Buhârî, İkrah, 7 (Had. No: 6552). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 109 ~ 

zayıfları kurtarmak için yaşadıkları toplumda vuku bulan hadiselerden 

haberdar olmaları gerekir.442 

Yardımlaşma konusunun önemli bir boyutu da fakir ve yoksul kimselere 

temin edilmesi gereken maddi yardımdır. Ebû Said el-Hudri’nin rivayetine 

göre Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur: “Bir mü’min, aç bir mü’mini 

doyurursa, Allah da o kimseyi cennet meyveleriyle doyuracaktır. Yine bir 

mü’min, susuz kalan bir mü’mine bir şeyler içirip susuzluğunu giderirse, 

Allah kıyamette ona (misk ile mühürlenmiş lezzetli bir içecek olan) “rahık-ı 

mahtum”dan içirecektir. Yine bir mü’min, elbiseye ihtiyacı olan bir mü’mini 

giydirirse, Allah da ona cennetin yemyeşil elbiselerinden giydirecektir.”443 

Buhârî’de geçen bir hadiste de yetime kol kanat geren kimse için Rasulullah 

(sav) kendisiyle cennette yan yana olacağını buyurarak, aralarını hafifçe açtığı 

işaret parmağı ve orta parmağını göstermiştir.444 

Bu anlamda İslam’da; zekât, sadaka gibi müesseselerin toplumun sosyal 

dengesini sağlama açısından önemli bir yeri vardır. Bu müesseselerin 

gerektiği gibi işlevselliğinin sürdürülebilmesi de önemli bir husustur. Kur’an 

ve hadiste zekât, sadaka, infak gibi kavramlar üzerinde çokça durulmuş, 

böylece insanlar arasındaki iktisadi dengenin sağlanması amaçlanmıştır. 

Esasında başkalarına yardım edebilecek, infak edebilecek bir pozisyonda 

olmak ve bu durumun insana yaşattığı haz başlı başına bir şükür sebebidir. 

Ayrıca bu durumun insana bir ayrıcalık ve üstünlük verdiğine dair şu hadis 

zikredilmeye değerdir:  

“Veren el üstündür. Vermeye, geçimini sağlamakla yükümlü olduğun 

kimselerden başla. Annene, babana, kız ve erkek kardeşlerine yardım et, 

sonra yakınlık durumuna göre devam et.”445 Hadise göre, ihtiyaç sahiplerine 

yapılan yardımda kişiye yakınlık sırası esas alınmalıdır. 

                                                   
442 Humeydi, İslam Kardeşliği, 48 
443 Tirmizî, Sıfatu’l-Kıyame, 18 (Had. No: 2449). 
444 Buhârî, Talak, 23 (Had. No: 4998). 
445 Nesâî, Zekat, 51 (Had. No: 2531).  



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 110 ~ 

Hadiste ele alınan verme eyleminin insana bir ayrıcalık kazandırması ve 

insana kattığı mutluluk, psikolojinin de ilgilendiği bir konudur. E. Fromm, 

öncelikle verme eylemini sevginin etkin bir özelliği olarak tanımlar. Çünkü 

pasif bir duygu olmayan sevgi, bir etkinliktir ve her şeyden önce sevgi almak 

değil vermektir.446 

Verme eylemi genellikle; bir şeyden vazgeçmek, ondan yoksun olmak ve 

o şeyi birisi uğruna feda etmek olarak algılanır. Bu şekilde algılayanlar, 

vermeyi bir yoksulluk olarak gördükleri için verme eyleminden imtina 

ederler. Bazıları da verdiği şeylerden yoksun olmanın yaşattığı acıyı erdem 

olarak kabul ederler. Onlara göre vermek çok zor bir şey olduğundan dolayı 

fedakârlıktır. Onlar bunu gerçekleştirirken yaşadıkları acı ve yoksunluğu bir 

erdem olarak nitelendirirler. Ancak Fromm’a göre verme olayı kişiye kendi 

gücünü, zenginliğini ve üstünlüğünü hissetirmesinden dolayı onu mutlu 

eder. Verme olayının kişiye kattığı mutluluk; vermenin bir özveri oluşundan 

değil, verme eylemi sırasında insanın canlılığının ortaya çıkmasından 

kaynaklanır. Buna göre yoksulluk da vermenin yaşattığı haz ve mutluluğa 

engel olan bir durum olduğu için küçük düşürücü bir durum olarak 

görülebilir. Fromm ayrıca, verme olayının karşıdaki insanı da verici yapması 

açısından etkilediğini savunarak insanların bu etkileşimle mutluluğu 

yakalayacaklarını iddia etmektedir.447 

Şunu belirtmek gerekir ki, verici olmak sadece maddiyattan ibaret bir 

durum değildir. İnsan gücü nispetinde başkalarına yardım elini uzatıp iyilik 

yapabilir. Verme eyleminin bir yolu olan sadaka ibadetinin çok geniş bir 

hizmet alanı olduğunu şu hadis örneğinde zikredebiliriz: 

“Güneşin doğduğu her gün insanın bütün eklemleri için sadaka vermesi 

gerekir. İki kişinin arasını düzeltmen sadakadır. Bir kimseyi kaldırarak 

hayvanına binmesine yardımcı olman ve eşyasını ona yüklemen bir 

                                                   
446 Fromm, Sevme Sanatı, 33. 
447 Fromm, Sevme Sanatı, 33-35 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 111 ~ 

sadakadır. Güzel söz de sadakadır. Namaza giderken attığın her adım 

sadakadır. Yoldaki rahatsızlık veren şeyi kaldırman sadakadır.”448 

Hadiste sadaka adı altında zikredilen iyilikleri, insanın kendisine 

bahşedilen güzellikler sebebiyle bir şükür vesilesi olarak yapması gerektiği 

belirtilmektedir. 

Bu minvalde zikredebileceğimiz, “Her iyilik bir sadakadır.”449 hadisinde 

de belirtildiği gibi iyilik ve yardımseverliğin geniş bir yelpazesi olduğu 

anlaşılmaktadır. Daha açık bir ifadeyle insanların faydasına olan herhangi bir 

eylemde bulunmak ve onların zararına olabilecek herhangi bir şeyi defetmek, 

bunun ötesinde tabiatın var oluş düzenine katkı sunacak herhangi bir çaba ve 

emeğin Allah nazarında çok kıymetli olduğu sonucunu çıkarabiliriz. 

2.2. HASTALARI ZİYARET ETMEK 

Mü’minlerin birbirlerinin üzerindeki haklarından olan hasta ziyareti450 

Hz. Peygamber’in oldukça önem verdiği bir konudur. Ağır hastalık olup 

olmamasına bakmaksızın hastaları ziyaret eden Rasulullah (sav)451 uzun 

süreli hastalıklarda ziyaret sayısını arttırmıştır. Câbir b. Abdullah (r.a)’ın 

rivayetine göre kendisi baygın olduğu bir durumda Rasulullah (sav) onu 

ziyaret etmiş, daha sonra Hz. Ebû Bekir ve Ömer’le beraber ikinci kez tekrar 

bir ziyaret daha gerçekleştirmiştir.452 Yine, Hendek Savaşı’nda kolundan 

yaralanan Sa’d b. Muaz için Rasulullah (sav) mescidin içinde onun için bir 

çadır kurdurmuş ve onunla yakından ilgilenmiştir.453  

Şunu belirtmek gerekir ki; Allah Rasulü’nün hastaları ziyareti 

müslümanlarla sınırlı değildir. Yahudi bir ailenin hasta olan çocuğunu454, 

hatta münafıkların lideri sayılabilecek bir isim olan Abdullah b. Übeyy’i 

                                                   
448 Müslim, Zekat, 56 (Had. No: 1009). 
449 Buhârî, Edeb, 33 (Had. No: 5670). 
450 Tirmizî, Edeb, 1 (Had. No: 2737); Nesâî, Cenaiz, 52 (Had. No: 1937). 
451 Ebû Dâvûd, Cenaiz, 9 (Had. No: 3102). 
452 Tirmizî, Feraiz, 7 (Had. No: 2097). 
453 Müslim, Cihad ve Siyer, 65 (Had. No: 1769); Ebû Dâvûd, Cenaiz, 8 (Had. No: 3101). 
454 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, XX, 187 (Had. No: 12792). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 112 ~ 

hastalandığında ziyaret etmesi,455 onun merhamet ve şefkatinin sadece 

müslümanlara mahsus olmadığının bir göstergesidir. Bilindiği üzere hastalık, 

insanda gerek fiziksel gerekse psikolojik bir acziyet oluşturmaktadır. Bu 

durumda hasta, başkasından gelen ilgi ve şefkate muhtaç durumdadır. 

İslam’ın ise böyle bir durumda olan insan veya herhangi bir canlıya duyarsız 

kalınmasına müsaade etmesi düşünülemez. Hz. Peygamber de bilhassa 

bunun gibi hassas olan konularda ayrıştırıcı davranmayıp rahmet elçisi 

vasfına layık olduğunu göstermiştir. Ayrıca insanın ilgi ve şefkate muhtaç 

olduğu hastalık gibi bir durumda herhangi birinden bu yönde muamelede 

bulunulması halinde hastanın ona karşı kalben yumuşayacağı göz ardı 

edilmemelidir. Nitekim, yahudi bir ailenin hasta olan çocuğunu ziyaret eden 

Allah Rasulü, onu İslam’a davet etmiş, o da babasının onayından sonra kabûl 

etmiştir.456 

Çevresindeki hastalarla ilgilenmeyi ihmal etmeyen Rasulullah (sav) 

müslümanları da bu hususta özen göstermeleri için teşvik etmiştir. Ayrıca bu 

konuda gösterilen duyarlılığın karşılıksız kalmayacağını bildirmiştir. 

Bununla ilgili Ebû Dâvûd’da geçen bir hadis şöyledir: 

Enes b. Malik (r.a)’in naklettiğine göre Rasulullah (sav) şöyle 

buyurmuştur: “Kim güzelce abdest alır ve sevabını Allah’tan umarak (hasta 

olan) müslüman kardeşini ziyaret ederse, yürünerek yetmiş yılda kat edilecek 

bir mesafe kadar cehennemden uzaklaştırılır.”457 

Konuyla ilgili Ebû Hureyre (r.a)’nin rivayet ettiği bir hadis, kaynaklarda 

şöyle geçmektedir: “Allah kıyamet gününde şöyle buyuracak: ‘Ey Âdemoğlu! 

Hastalandım da beni ziyaret etmedin.’ Âdemoğlu diyecek ki: ‘Ben seni nasıl 

ziyaret edebilirim ki, sen âlemlerin Rabbisin.’ Allah buyuracak ki: ‘Falan 

kulum hastalandı onu ziyaret etmedin. Bilesin ki onu ziyaret etseydin, beni 

onun yanında bulurdun.’ (Sonra Allah şöyle diyecek): ‘Ey Âdemoğlu acıktım 

                                                   
455 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, XXXVI, 91 (Had. No: 21758). 
456 Buhârî, Cenaiz, 78 (Had. No: 1290); Buhârî, Merda, 11 (Had. No: 5333); Ebû Dâvûd, 

Cenaiz, 5 (Had. No: 3095). 
457 Ebû Dâvûd, Cenaiz, 7 (Had. No: 3097). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 113 ~ 

da beni doyurmadın.’ Âdemoğlu diyecek ki: ‘Seni nasıl doyurabilirdim ki, sen 

âlemlerin rabbisin.’ Allah buyuracak ki: ‘Bilesin ki, kulum senden yiyecek 

istedi de vermedin. Eğer ona yiyecek verseydin, bunu benim yanımda 

bulurdun.’ (Sonra Allah Teâlâ şöyle diyecek): ‘Ey Âdemoğlu! Senden su 

istedim de vermedin.’ Âdemoğlu diyecek ki: ‘Ya Rabbi sana nasıl su vereyim? 

Sen âlemlerin rabbisin.’ Allah buyuracak ki: ‘Kulum falan senden su istedi de 

vermedin, bilesin ki eğer ona su verseydin bunu benim yanımda 

bulurdun.’”458  

Hastayı ziyaret ederken onu teskin edecek, hayata sevgi ve bağlılığını 

kuvvetlendirecek şekilde onunla konuşmak gerekir. Bu hususta Hz. 

Peygamber (sav), “Ziyaret için bir hastanın yanına girdiğinizde, iyileşeceğini 

söyleyerek moralini yükseltin. Gerçi bu söz hiçbir şeyi önlemez fakat onun 

gönlünü hoşnut eder.” buyurmuştur.459 Yine bir rivayete göre Rasulullah 

(sav) bir bedevinin ziyaretine gittiğinde, hastalığının o ana kadar yapmış 

olduğu hata ve günahlarını arındırdığını söyleyerek onu teskin etmeye 

çalışmıştır.460 

Bunun yanında Hz. Peygamber’in hasta ziyareti esnasında onlar için dua 

ettiği bilinmektedir. Bu hususta onun yaptığı şu dua örnek olarak 

zikredilebilir: Hz. Âişe (r.a)’nin rivayetine göre, “Rasulullah (sav) bir hastayı 

dolaştığı zaman, ‘Ey İnsanların Rabbi! Rahatsızlığı gider! Buna şifa ver. Şifa 

veren yalnız sensin. Senin şifandan başka şifa yoktur. Hastalık bırakmayan 

şifa (ver).’ diye dua etmiştir.”461 

Hz. Peygamber (sav)’in ziyaret esnasında hastaya canının ne çektiğini 

sorması ve verdiği cevaba göre onu temin etmeye çalışması,462 Rasulullah 

(sav)’ın hastalarla birebir ilgilendiği hususuna dair bize aktarılan önemli bir 

detaydır. İbn Mâce’nin Sünen’inde geçen bir hadise göre de hastaların duası, 

                                                   
458 Müslim, Birr, 43 (Had. No: 2569). 
459 Tirmizî, Tıb, 35 (Had. No: 2087). 
460 Buhârî, Merda, 10 (Had. No: 5332). 
461 Müslim, Selam, 47 (Had. No: 2191). 
462 İbn Mâce, Tıb, 2 (Had. No: 3441); İbn Mâce, Cenaiz, 1 (Had. No: 1439). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 114 ~ 

makbul olması açısından meleklerin duasına benzetilerek ziyaret esnasında 

onlardan dua istemek tavsiye edilmiştir.463 

2.3. SELÂMLAŞMAK 

“Slm” kökünden gelen464 selâm kelimesinin sözlük anlamı; “kusursuz 

olmak, kurtulmak, rahatlamak” demektir.465 Selam kelimesi Kur’an ve 

hadislerde; “eman, kurtuluş, esenlik, barış” manalarının yanında 

“selamlama” anlamında da kullanılır.466 Selâm, Allah’ın isimlerinden olup467 

O’na nispet edildiğinde; “her türlü eksiklik, acz ve kusurdan, yaratılmışlara 

özgü değişikliklerden ve yok oluştan münezzeh olan, selametin kaynağı olup 

esenlik veren” şeklinde açıklanır.468 

Hadislerde selamlaşma, insanlar arasındaki sevgiyi meydana getirecek 

unsurlardan biri olarak geçmektedir. Bu durum dolaylı olarak da insanın 

hakiki bir mü’min olmasına ve nihayetinde de cenneti hak etmesine katkı 

sağlayacaktır. Konuyla ilgili hadis şöyledir: 

“Siz iman etmedikçe cennete giremezsiniz. Birbirinizi sevmedikçe de 

(tam) iman etmiş olmazsınız. Size, yaptığınız takdirde birbirinizi seveceğiniz 

bir şey öğreteyim mi? Aranızda selâmı yayın.”469 

Nevevî’ye göre hadiste geçen “ifşa” kelimesi “dağıtmak ve yaymak” 

anlamına gelir. “Selâmı aranızda ifşa edin” cümlesiyle “selâmı aranızda 

yayın” manası kastedilmiştir. Hadis, müslümanların birleşmesi ve 

kaynaşmasını ayrıca, şiarlarını ortaya çıkarmalarını ve bunu ifşa etmelerini 

hedeflemektedir. Nevevî’ye göre selam vermek için karşı tarafın tanıdık 

olması gerekmez. Allah Rasulü’nün bu tavsiyesi tanıdık olsun veya olmasın 

                                                   
463 İbn Mâce, Cenaiz, 1 (Had. No: 1441). 
464 İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, “s-l-m”, XII, 289. 
465 Âsım, Kâmûs, “s-l-m”, VI, 5042.  
466 Efendioğlu, Mehmet, “Selâm”, DİA, İstanbul 2009, XXXVI, 342. 
467 İbn Mâce, Dua, 10 (Had. No: 3861); Tirmizî, Deavat, 83 (Had. No: 3507). 
468 Topaloğlu, Bekir, “Selâm”, DİA, İstanbul 2009, XXXVI, 341. 
469 Müslim, İman, 93 (Had. No: 54); Ebû Dâvûd, Edeb, 142 (Had. No: 5193). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 115 ~ 

herkese selam verilmesini kapsar.470 Nitekim hadis kaynaklarında geçen şu 

hadis İmam Nevevî’nin yorumunu doğrular niteliktedir: 

“Abdullah b. Amir’den (rivayet edildiğine göre) bir adam Rasulullah 

(sav)’a: ‘İslam’ın hangi hasleti daha hayırlıdır?’ diye sordu. (Hz. Peygamber): 

‘Yemek yedirmen ve tanıdığına da tanımadığına da selâm vermendir.’ 

buyurdu.”471  

Hadiste geçen “Eyyü’l-İslam” tabirindeki “islam” kelimesinden önce gizli 

bir “hisal” kelimesi vardır. “hisal”, “hasletler” anlamına gelmektedir. 

“Haslet” kelimesi ise; bilindiği üzere “ahlak, huy” manalarında 

kullanılmaktadır. O halde hadiste geçen soru ifadesi, “İslam’ın getirdiği ahlak 

esaslarından en hayırlı olanı hangisidir?” şeklinde anlaşılmalıdır.472 

İmam Nevevî, bu hadisten yola çıkarak insanların sadece tanıdıklarına 

selam vermesinin kıyametin bir işareti olduğunu söylemiştir.473 

Hadislere göre ister tanıdık, ister tanımadık olsun herkesi kapsayan selam 

verme eylemine ilk teşebbüs eden de Allah’a daha yakın bir konumdadır.474 

Buna göre; hadislerde bir taraftan selamlaşma eylemine vesile olma 

övülürken, diğer taraftan Kur’an’da kendisine selam verilen kişinin de bu 

selamı güzel bir şekilde karşılaması istenmektedir. 

“Size bir selâm verildiği zaman, bu selâmdan daha güzeliyle karşılık verin veya 

verilen selâmı aynen iade edin...”475 

Abdullah b. Ömer (r.a)’in insanlara selâm vermek amacıyla çarşıya 

çıkması476 sahabenin bu husustaki hassasiyetine dair çarpıcı bir örnektir. 

                                                   
470 Nevevî, Minhâc, II, 36. 
471 Ebû Dâvûd, Edeb, 142 (Had. No: 5194). 
472 Aynî, Umdetu’l-Kari, I, 135-136. 
473 Azimâbâdî, Avnu’l-Ma’bûd, XIV, 102. 
474 Ebû Dâvûd, Edeb, 144 (Had. No: 5197). 
475 Nisa, 4/86. 
476 Mâlik b. Enes, Muvatta’, Câmiʻ, 3530 (Had. No: 3533). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 116 ~ 

Selamlaşma bir eylem olarak teferruat gibi gözükse de aslında, toplumun 

bir ferdi olan insanın, karşılaştığı kişilerden zarar gelmeyeceği hususunda 

emin olmasını ve dolayısıyla kendini güvende hissetmesini sağlayacaktır. 

Netice olarak da selamlaşma, insanlar arasında birlik-beraberliğe dönüşecek 

bir yakınlık ve sevginin oluşmasına katkı sunacaktır. 

2.4. HEDİYELEŞMEK 

İnsanlar arasındaki sevginin bir ifade şekli olan hediyeleşme, konu 

itibariyle hadislerde çokça işlenmiş olup, Rasulullah (sav)’ın hayatında da bu 

hadisleri destekleyen birçok örnek uygulama kaynaklarda geçmektedir. 

Ebû Hureyre (r.a)’den nakledildiğine göre, Hz. Peygamber (sav) şöyle 

buyurmuştur: “Hediyeleşin! Çünkü hediye, gönülden kini söküp atar.”477 

Mâlik b. Enes’in Muvatta’sında buna benzer şekilde, “Birbirinize hediye 

verin, böylece birbirinizi seversiniz ve aranızdaki düşmanlık gider.” hadisi 

geçmektedir.478 Zikredilen hadislerden de anlaşılacağı üzere hediyeleşmek; 

cömertlik, vefa, ihsan ve ikram gibi hasletleri insana kazandırarak mü’minler 

arasında sevgi ve kardeşlik ortamının oluşmasına katkı sunmaktadır. 

Hz. Âişe (r.a)’nin Rasulullah (sav)’a, “Ya Rasulallah, benim iki komşum 

var; hangisine hediye vereyim?” sorusuna Allah Rasulü’nün, “Kapısı sana en 

yakın olana!” şeklindeki buyruğu479 bizlere hediyeleşme usulünün nasıl 

olacağı hususunda bilgi vermektedir. 

Kişinin kendisine sunulan hediyeyi farklı mazeretler ileri sürmeyip kabul 

etmesi adaptan görülmüştür. Konuyla ilgili Abdullah b. Mes’ûd’un naklettiği 

bir hadise göre, Rasulullah (sav) şöyle buyurmuştur: “Davet edene icabet edin 

ve hediyeyi reddetmeyin...”480 Hediyede kusur aramak ve onu maddi 

değerinin azlığından dolayı küçük görmek ise hediyeleşme adabına uymaz. 

“Ey Müslüman Kadınlar! Hiçbir komşu kadın, bir koyun paçası bile olsa 

                                                   
477 Tirmizî, Vela, 6 (Had. No: 2130). 
478 Mâlik b. Enes, Muvatta’, Câmiʻ, 3364 (Had. No: 3368). 
479 Buhârî, Şuf’a, 3 (Had. No: 2140). 
480 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, VI, 389 (Had. No: 3838). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 117 ~ 

komşusunun verdiği şeyi küçük görmesin!”481 hadisi bu konuda bir uyarı 

mahiyetindedir. Hadisten ayrıca hediyenin ne olduğundan ziyade 

hediyeleşmenin asıl olduğu mesajı çıkarılabilir. İslam’ın bu denli tavsiye ettiği 

ve insanlar arasında bir davranış olarak yerleşmesini amaçladığı 

hediyeleşmenin sosyal anlamda toplumsal bağı arttırmadaki katkısı inkâr 

edilemez. 

Hediyeleşme her ne kadar gönül rızasıyla ve karşılıksız yapılan bir eylem 

olsa da hediye alanın gücü nispetinde mukabelede bulunması tavsiye 

edilmektedir. İbn Ömer’in naklettiği bir hadise göre Rasulullah (sav) şöyle 

buyurmuştur: “Allah için sizden bir şey isteyene verin, sizi davet edene icabet 

edin, size hediye verene karşılık verin, karşılık verecek bir şey bulamazsanız, 

onun için dua edin.”482  

Buna göre denilebilir ki; İslam beşeri münasebetleri sağlamlaştırmak 

adına insanların önüne çıkan fırsatları en güzel şekilde değerlendirmesini 

tavsiye eder. Elinde herhangi bir imkânı olmayan kişinin de mü’min 

kardeşine hayır duada bulunmasını ister. Hz. Peygamber (sav) kendisine 

gelen hediyeleri nezaketen geri çevirmemiş, çoğunlukla da bunu 

etrafındakilerle paylaşmıştır.483 Buna mukabil o da hediye vermiştir.484 Ancak 

kendisine gelen hediyeyi kullanmasında şer’i bir mani varsa da hediyeyi 

kullanmamış,485 bazen de bunu kullanabilecek insanlara göndermiştir. Bir 

rivayete göre Rasulullah (sav)’a ipek bir elbise hediye edilmiş, o da bunu 

giymeyip hanımlar arasında başörtüsü olarak kullanılabilecek şekilde 

kesilmesini istemiştir.486 

Hediyeleşme konusunda göz ardı edilmemesi gereken bir husus var ki; o 

da bunun sadece gönül rızasıyla yapılması ve karşı taraftan herhangi bir çıkar, 

                                                   
481 Buhârî, Hibe, 1 (Had. No: 2566); Müslim, Zekat, 90 (Had. No: 1030). 
482 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, IX, 516 (Had. No: 5703). 
483 İbn Mace, Etʻime, 61 (Had. No: 3368); İbn Mâce, Tıb, 7 (Had. No: 3451); Ebû Dâvûd, 

İmare, 14 (Had. No: 2952). 
484 Buhârî, Hibe, 10 (Had. No: 2445); Ebû Dâvûd, Büyu’ , 82 (Had. No: 3536). 
485 Buhârî, Salat, 15 (Had. No: 368). 
486 İbn Mace, Libas, 19 (Had. No: 3596). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 118 ~ 

menfaat gözetilmemesi gerektiğidir. Kendisine hediye verilen zekât toplama 

memuruna Rasulullah (sav)’ın, “Anne babanın evinde otursaydın da bir 

baksaydın bakalım, sana hediye veriliyor muydu verilmiyor muydu!” diye 

tepki göstermesi487 bu durumun görev istismarına ve rüşvete yol 

açabileceğine dair kaygısından kaynaklanmaktadır. “Bir kimse, bir kardeşi 

için aracılık yapar da kardeşi de sırf aracılığı karşısında kendisine hediye 

verir, o da bunu kabul ederse, faiz kapılarından büyük bir kapının önüne 

gelmiş demektir.”488 hadisinde ise rüşvete yol açabilecek hediyeler faiz ile 

eşdeğer tutulmuştur. Hediye vermenin herhangi bir karşılık gözetmeksizin 

tamamıyla gönül rızasına dayanma gibi bir hususiyeti olmasından ötürü bu 

tür eylemleri hediye olarak isimlendirmek doğru değildir. 

3. HADİSLERDE İNSANLAR ARASINDA SEVGİYİ İHLAL 

EDECEK TUTUM VE DAVRANIŞLAR 

3.1. YALAN SÖYLEMEK 

Yalan konuşmanın insanlar arasındaki sevgi ve kardeşlik bağlarını 

zayıflatmasının yanında insanın kendi kişiliğini zedelemesi gibi oldukça 

mühim bir yönü de vardır. Yalanın karşıtı olan “sıdk” kelimesi; “hakikati 

konuşmak, gerçeğe uygun bilgi vermek, dürüst ve güvenilir olmak, vaadine 

sadakat göstermek” anlamlarına gelmektedir.489 Allah’a iman eden bir 

mü’minin hadislerde, “insanların kendisinden emin olduğu kişi”490 olarak 

vasıflandırılması iman etmenin, doğru sözlü ve güvenilir olmak ile olan 

ilişkisi açısından bir vurgudur. Allah’ın Hz. Peygamber’in şahsında tüm 

inananlara olan “Emrolunduğun gibi dosdoğru ol!”491 buyruğu da doğruluğun 

imanın vazgeçilmez bir unsuru olduğunu göstermektedir. 

                                                   
487 Buhârî, Eyman ve’n- Nüzur, 2 (Had. No: 6260); Buhârî, Ahkam, 24 (Had. No: 6753); 

Müslim, İmare, 26 (Had. No: 1832). 
488 Ebû Dâvûd, Büyu’ ,84 (Had. No: 3541). 
489 Çağrıcı, Mustafa, “Sıdk”, DİA, İstanbul 2009, XXXVII, 98-99. 
490 Tirmizî, İman, 12 (Had. No: 2627); Nesâî, İman,8 (Had. No: 5010). 
491 Hud, 11/112. 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 119 ~ 

Yalan; hakikati gizlemesi, doğruluk-dürüstlük gibi ahlaki değerlerin 

hayata geçirilmesine engel teşkil etmesi, ayrıca sahtekârlık, ikiyüzlülük, 

samimiyetsizlik gibi toplum içinde nifak oluşmasına sebep olabilecek tutum 

ve davranışları yaygınlaştırması açısından da toplumsal dayanışmanın 

manevi zeminini yok eden bir hastalıktır. Nitekim Hz. Peygamber (sav) 

yalanın, münafıklığın alametlerinden biri olduğunu şu hadisle haber 

vermektedir: “Münafıklığın alameti üçtür: Söz söylediği zaman yalan söyler, 

vadettiği vakit sözünde durmaz, kendisine bir şey emanet edildiği zaman 

hıyanet eder.”492 Başka bir hadiste de kendisine güvenen, inanan birine yalan 

söylemenin bir ihanet olduğu vurgulanarak493, yalanın insan ilişkilerini ne 

denli zedelediği dile getirilmiştir. 

Yalandan kaçınmak, ticaret ahlakının da bir gereğidir. Bu konuda 

Rasulullah (sav), “Eğer bir satıcı, doğru söyler ve gerekli açıklamalarda 

bulunursa, alışverişi bereketlendirilir. Eğer yalan söyler ve kusurları gizlerse, 

alışverişinin bereketi yok olur.” buyurarak494 ticaretle uğraşanların yalana 

başvurmaları halinde bereketten yoksun kalacakları hususunda onları 

uyarmıştır. 

Toplumu oluşturan her bir birimin, müessesenin işlevsel olarak doğruluk 

üzerine olması oldukça mühimdir. Aksi halde toplumun bütünlüğünü 

yaralayacak etkilerin olması kaçınılmazdır. Hz. Peygamber yalan şahitlik 

yapmayı en büyük günahlardan olduğunu tekrar tekrar vurgulayarak495 

şahitlik müessesinin doğruluk üzere hizmet etmesini amaçlamıştır. Yalan 

yere şahitlik etmemek Kur’an’da da müminlerin vasıfları arasında 

sayılmıştır.496 

Kişinin niyeti her ne olursa olsun hakikati çarpıtıp yalana başvurmak 

İslam’da kesinlikle menedilmiştir. Hz. Esma (r.a)’nın naklettiği bir hadise 

                                                   
492 Buhârî, İman, 23 (Had. No: 33); Müslim, İman, 107-108 (Had. No: 59). 
493 Ebû Dâvûd, Edeb, 78 (Had. No: 4971). 
494Nesâî, Büyu’, 4 (Had. No: 4469). 
495 Buhârî, Edeb, 6 (Had. No: 5630). 
496 Furkan, 25/72. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 120 ~ 

göre, “Bir kadın gelerek: ‘Ey Allah’ın Rasulü! Benim bir kumam var. Ona karşı 

(yalan söyleyerek) kocamın vermediği şeyle karnımı doyurmuş göstersem, bu 

benim üzerime günah olur mu?’ diye sordu. Hz. Peygamber: ‘Verilmeyenle 

karnını doyurmuş gösterip övünen, tıpkı iki yalan elbisesini giyen gibidir,’ 

cevabını verdi.”497 Hadise göre kimseye zararı dokunmayan ve kısmen 

masum görülebilecek yalanlar da kesinlikle menedilmiştir. İnsanların şaka, 

eğlence amacıyla yalana başvurmaları da bu bağlamda zikredilebilir. 

“Yalancılıktan kaçının. Çünkü ister ciddi, isterse şaka yollu olsun yalan 

söylemek müslümana yakışmaz.”498, “İnsanları güldürmek için yalan 

söyleyen kimselere yazıklar olsun.”499 hadisleri, İslam’ın şaka, eğlence amaçlı 

bile olsa doğru konuşmak gerektiği hususunda ne kadar hassas olduğunu 

göstermektedir. 

Yalan konuşmak, kişinin manevi dünyasında onarılmaz bir hasara yol 

açabilmektedir. Abdullah b. Mes’ûd (r.a)’un naklettiği bir hadise göre Hz. 

Peygamber şöyle buyurmuştur: “Kul yalan söylemeye ve yalan söyleme 

niyetini taşımaya devam edince bir an gelir ki, kalbinde önce siyah bir nokta 

belirir. Sonra bu nokta büyür ve kalbinin tamamı simsiyah olur. Sonunda 

Allah nezdinde yalancılar arasına kaydedilir.”500  

Yalan söyleyenin sonu nasıl ki hüsransa doğruluktan ayrılmayanın sonu 

ise bir kurtuluş olacaktır. Abdullah (b. Mesud) tarafından nakledilen bir 

hadiste, bu iki zıt yoldan gidenlerin akıbetleri şöyle anlatılmıştır: 

“Doğruluktan ayrılmayın. Çünkü doğruluk (insanı) iyiliğe, iyilik de cennete 

götürür. Kişi devamlı doğru söyler ve doğruluktan ayrılmazsa Allah katında 

‘doğru/sıddık’ olarak tescillenir. Yalandan sakının! Çünkü yalan (insanı) 

                                                   
497 Buhârî, Nikah, 105 (Had. No: 4921); Müslim, Libas, 126 (Had. No: 2129); Müslim, 

Libas, 127 (Had. No: 2130; Ebû Dâvûd, Edeb, 90 (Had. No: 4997). 
498 İbn Mâce, Sünnet, 7 (Had. No: 46). 
499 Ebû Dâvûd, Edeb, 87 (Had. No: 4990); Tirmizî, Zühd, 10 (Had. No: 2315). 
500 Mâlik b. Enes, Muvatta’, Câmiʻ, 3620 (Had. No: 3629). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 121 ~ 

kötülüğe, kötülük de cehenneme götürür. Kişi devamlı yalan söyler, yalan 

peşinde koşarsa Allah katında ‘yalancı/kezzab’ olarak tescillenir.”501 

3.2. HASET ETMEK 

Türkçe karşılığı “kıskançlık, çekememezlik” olan haset; “Kişinin, 

başkasının elinde bulunan bir nimetin yok olmasını ve sadece kendisinde 

bulunmasını temenni etmesi” demektir.502 Ragıb el-Isfahani’ye göre, “Kişinin 

bir nimeti hak etmiş olan kimseden o nimetin yok olmasını temenni 

etmesidir.”503 

Haset insanın tabiatında olan bir duygudur. Kur’an’ın, “...(Ey 

Mü’minler!) Ancak siz hayr işlerinde yarışın...”504 ayetiyle İslam; insanda var 

olan en üstün olma, en iyisini elde etme isteğini meşru bir zeminde rekabete 

dönüştürmeyi amaçlamaktadır. Hz. Peygamber (sav) bu hususla ilgili şöyle 

buyurmaktadır:  

“Ancak iki kişiye hased edilebilir (gıpta edilebilir). Bunlar, Allah’ın 

kendisine verdiği malı hak yolunda harcayan kimse ile Allah’ın kendisine 

verdiği (ilim ve) hikmete göre karar veren ve onu başkalarına öğreten 

kimsedir.”505 

Hadiste geçen “hased” kelimesinin kullanımı mecazidir. Kelime “gıpta 

etmek” anlamında kullanılmıştır. Gıpta etmek, başkasında olan bir nimetin 

ondan alınmasını istemeksizin kendisinde de olmasını istemektir. İslamda 

“münafese” yani Allah’ın razı olacağı işlerde yarışılması övülürken; Allah’a 

isyan olarak nitelendirilebilecek işlerde yarışılması ise zemmedilmiştir.506 Ebû 

Hureyre (ra)’den rivayet edilen bir hadise göre Rasulullah (sav) şöyle 

                                                   
501 Müslim, Birr, 105 (Had. No: 2607); Buhârî, Edeb, 69 (Had. No: 5743). 
502 İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, “h-s-d”, III, 148. 
503 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, 234. 
504 Bakara, 2/148. 
505 Buhârî, Zekat, 5 (Had. No: 1343); Buhârî, İlim, 15 (Had. No: 73); Müslim, Salatu’l-

Müsafirin, 268 (Had. No: 816). 
506 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, I, 167. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 122 ~ 

buyurmuştur: “...Bir insanın kalbinde iman ile haset bir arada bulunmaz.”507 

Hadisten anlaşılacağı üzere, Allah’ın başkasına bahşettiği nimetleri 

çekemeyen ve bu nimetin onda bulunmasını istemeyen kişi hakiki anlamda 

iman etmiş olamaz. Allah’ın, nimetleri insanlar arasında taksim ettiği göz 

önüne alındığında haset edenin bir nevi Allah’ın takdirine itiraz ettiği gibi bir 

durum ortaya çıkar. Kur’an’da; “Yoksa onlar, Allah’ın lütfundan verdiği şeyler 

için insanlara haset mi ediyorlar?”508, “Allah’ın, kiminizi kiminize üstün kılmaya 

vesile yaptığı şeyleri (haset ederek) arzu edip durmayın.”509 ayetleri, Allah’ın 

insanlar arasındaki nimet taksimini bir anlamda adil bulmayanlara karşı bir 

uyarı mahiyetindedir. Mü’minlere yakışan davranış şekli, Allah’ın 

lütuflandırdığı kimselerden olmak için O’na dua etmek ve bunun için uğraş 

vermektir. Nisa 32. ayette zikrettiğimiz cümlenin akabinde mü’minlere 

hitaben, “O’nun lütfunu isteyin.” buyrulmaktadır. Ayrıca iman eden kişi bilir 

ki; Allah, dilediği kimseleri sınırsız bir şekilde lütuflandıracak kudrete 

sahiptir. Allah’ın başkalarına bahşettiği nimet ve lütuflar kişinin kendisinden 

bir şey eksiltmez. Buna rağmen bir takım üstünlüklere sahip olan insanlara 

karşı çekememezlik ve kıskançlık duygusu besleyen kişi, kendi manevi 

dünyasına büyük zararlar verecek duruma gelebilir. Bu hususta Ebû Hureyre 

(r.a)’nin rivayet ettiği bir hadis şöyledir: “Hasetten sakının. Çünkü ateşin 

odunu yakıp tükettiği gibi haset de iyi amelleri yakar, bitirir.”510 Buna göre 

denilebilir ki; haset, yapılan iyilikleri yakıp tüketmekle kişiyi ruhen bir iflasın 

eşiğine getirmektedir. 

Ruhsal açıdan sahibine büyük hasarlar veren haset duygusunun, 

toplumsal ilişkilere de yansıması kaçınılmazdır. İnsanlar arasındaki sevgi, 

dayanışma ve kardeşlik duygularını zedeleyici bir etkisi olan hasetten uzak 

durmaları hususunda Rasulullah (sav) mü’minleri şu hadisle uyarmaktadır: 

                                                   
507 Nesâî, Cihad, 8 (Had. No: 3109). 
508 Nisa, 4/54. 
509 Nisa, 4/32. 
510 Ebû Dâvûd, Edeb, 51 (Had. No: 4903); İbn Mâce, Zühd, 22 (Had. No: 4210). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 123 ~ 

“Birbirinize kin beslemeyin, birbirinize haset etmeyin, birbirinize sırt 

çevirmeyin. Ey Allah’ın kulları! Kardeşler olun!”511 

3.3. GIYBET ETMEK 

 Sözlükte; “uzaklaşmak, gözden kaybolmak” gibi anlamlara gelen “gayb” 

kökünden türeyen gıybet,512 dini bir kavram olarak; “bir kimsenin, yüzüne 

karşı söylendiği zaman hoşlanmayacağı, kalbinin kırılacağı bir sözünü, halini 

veya hareketini, arkasından, bulunmadığı yerde söylemek, hareketiyle 

göstermek veya ima etmek” anlamına gelir.513 

İnsanların kişilik ve haysiyetini zedelemeye yönelik bir teşebbüs olarak 

kabul edebileceğimiz gıybet, toplumsal olarak da güven ortamını zedeleyen, 

insanlar arasında sevgi ve kardeşlik bağını zayıflatan bir haslettir. Kur’an ve 

hadiste çokça yer verilen gıybet konusunun çerçevesi şu hadiste açık bir 

şekilde belirtilmiştir: 

Ebû Hureyre (r.a)’nin rivayetine göre, denildi ki: “Gıybet nedir? Ya 

Rasulallah!” (Hz. Peygamber) şöyle dedi: “Kardeşini hoşlanmadığı bir şeyle 

anmandır.” (Soruyu soran) şöyle dedi: “Şayet söylediğim şey onda varsa!” 

(Hz. Peygamber cevaben) dedi ki: “Eğer söylediğin şey onda varsa gıybet 

etmiş olursun, yoksa da iftira atmış olursun.”514 

Hadisten anlaşılacağı üzere; kişinin gıyabında konuşulan şeyin 

gerçekliği, bu durumun gıybet olduğu hakikatini değiştirmemektedir. Burada 

belirleyici olan husus, kişinin hakkındaki söylemlerden hoşnut olup olmama 

durumudur. 

Kur’an’a göre, gıybet etmenin ölü etini yemeye benzetilmesi dikkat çeken 

bir husustur. İlgili ayet şöyledir: 

                                                   
511 Buhârî, Edeb, 62 (Had. No: 5726); Müslim, Birr, 23 (Had. No: 2559). 
512 Karagöz, İsmail, Dinî Kavramlar Sözlüğü, DİB Yayınları, Ankara 2015, 201-202. 
513 Asil, Yasin Şeref Asil, Dini Terimler Sözlüğü, Alter Yayıncılık, Ankara 2011, 138. 
514 Müslim, Birr, 70 (Had. No: 2589); Tirmizî, Birr, 23 (Had. No: 1934); Ebû Dâvûd, Edeb, 

40 (Had. No: 4874). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 124 ~ 

“Ey iman edenler! Zannın birçoğundan sakının. Çünkü zannın bir kısmı 

günahtır. Birbirinizin kusurlarını ve mahremiyetlerini araştırmayın. Birbirinizin 

gıybetini yapmayın. Herhangi biriniz ölü kardeşinin etini yemekten hoşlanır mı? İşte 

bundan tiksindiniz! Allah’a karşı gelmekten sakının. Şüphesiz Allah tövbeyi çok kabul 

edendir, çok merhamet edendir.”515 

Ayette gıybet için tiksinti uyandıracak bir benzetme yapılarak buna 

teşebbüs edenlerin düşecekleri durum ortaya serilmektedir. Birinin 

arkasından hoşuna gitmeyecek şekilde konuşulmasının vehameti bazı 

hadislerde de somut benzetmeler yapılarak anlatılmıştır. Hz. Âişe (r.a)’nin, 

Hz. Safiye (r.a)’nin boyunun kısa oluşuyla ilgili arkasından konuşması 

üzerine Rasulullah (sav)’ın onu ikaz ederek, “Sen öyle bir söz söyledin ki, o 

söz denize karışsaydı denizin suyunu bozardı.” buyurması516 buna örnek 

olarak zikredilebilir. Buradan yola çıkılarak denilebilir ki; Kur’an ve hadiste 

insandan istenen şey; arkadan konuşarak birilerini çekiştirmenin, dedikodu 

yapmanın psikolojik ve sosyal anlamda vereceği zararların boyutunu 

tahayyül edip bundan kaçınma yoluna gitmesidir. 

3.4. TECESSÜSTE BULUNMAK 

“CSS” kökünden müştak olan tecessüs kelimesinin sözlük anlamı “dikkat 

ve gayretle araştırmak” olup ahlak açısından ise tecessüs, “başkalarının gizli 

taraflarını, ayıp ve kusurlarını araştırmak” anlamına gelmektedir.517 

Kişinin mahremiyet alanına yapılan bir müdahale olan tecessüs, 

toplumsal olarak da insanları birbirine düşürmesi, huzur ve güven ortamını 

bozması açısından Kur’an ve hadiste birçok defa ele alınmış ve 

yasaklanmıştır. Hucurat suresinde sevgi ve kardeşlik duygularını zedeleyici 

unsurlar zikredilmiş, bunlardan kaçınmaları yönünde mü’minler 

uyarılmıştır. “Ey iman edenler! Zannın çoğundan kaçının. Çünkü zannın bir kısmı 

günahtır. Birbirinizin kusurunu araştırmayın. Biriniz diğerinizi arkasından 

                                                   
515 Hucurat, 49/12. 
516 Tirmizî, Sıfatu’l-Kıyame, 51 (Had. No: 2502); Ebû Dâvûd, Edeb, 35 (Had. No: 4875). 
517 İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, “c-s-s”, VI, 38. 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 125 ~ 

çekiştirmesin.”518 Hz. Peygamber (sav) de bu hususta, “...Birbirinizin özel 

hallerini araştırmayın, birbirinizin konuştuklarına kulak kabartmayın, 

birbirinize kin beslemeyin. Kardeş olun!” buyurarak519 insanlar arasında kin 

ve nefret tohumlarının saçılmasına sebep olan, kişilerin özel hallerinin 

araştırılması ve kurcalanmasına yönelik davranışlardan mü’minlerin 

kaçınmalarını istemiştir. 

Bir başka hadiste de, “...Kim istemedikleri ya da ısrarla kaçındıkları halde 

bir grubun konuşmalarına kulak kabartırsa, kıyamet günü kulağına kurşun 

dökülür...” buyrularak520 tecessüsün uhrevi cezasına vurgu yapılmıştır. “Ey 

diliyle iman edip, kalbine iman girmemiş olan kimseler! Müslümanların 

gıybetini yapmayın ve onların gizli hallerini araştırmayın. Çünkü her kim 

onların gizli hallerini araştırırsa Allah da onun gizli halini araştırır. Allah 

kimin gizli halini araştırırsa onu evinde (gizlice yaptıklarını ortaya çıkararak) 

bile rezil eder.”521 hadisine göre ise, insanların özel hayatının gizliliği ilkesini 

ihlal edip onların gizli hallerini, kusurlarını araştıranların da ayıplarını Allah 

ifşa ederek onları bu dünyada cezalandıracaktır. 

Rasulullah (sav)’ın kendisini gözetleyen birine sinirlenerek kızması hadis 

kaynaklarında şöyle geçmektedir: “Adamın biri Rasulullah (sav)’ın 

kapısındaki bir delikten bakmıştı. Rasulullah (sav)’ın elinde de o an başını 

kaşıdığı bir demir vardı. Allah Rasulü onu görünce: ‘Beni gözettiğini bilsem 

şu demirle senin gözünü oyardım,’ dedi. Ve (bir de) Rasulullah (sav) şöyle 

buyurdu: ‘İzin ancak ve ancak gözden dolayı icat edilmiştir. (İzin isteme emri 

görmeyi önlemek için verilmiştir.)’”522 

Muaviye (r.a)’nin naklettiği bir hadise göre, Hz. Peygamber (sav) şöyle 

buyurmuştur: “İnsanların gizli hallerini araştırırsan ya aralarına fesat sokmuş 

                                                   
518 Hucurat, 49/12. 
519 Buhârî, Nikah, 46 (Had. No: 4849). 
520 Buhârî, Ta’bir, 45 (Had. No: 6635); Ebû Dâvûd, Edeb, 95 (Had. No: 5024). 
521 Ebû Dâvûd, Edeb, 40 (Had. No: 4880). 
522 Buhârî, Diyat, 22 (Had. No: 6505). 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 126 ~ 

olursun ya da aralarında neredeyse fesat çıkmasına sebep olursun.”523 Buna 

göre tecessüsün, insanların arasını bozması, toplumun huzur ve güven 

ortamını yok etmesinin yanı sıra insanların ayıbının ifşa edilmesiyle birlikte 

zamanla insanlar arasında utanç duygularının azalmasına sebebiyet vermesi 

gibi bir etkisi söz konusudur. Böylece insanlar, ayıp ve kusurlarını gizleme 

ihtiyacı olmadan alenen sergileyebilecek duruma gelmektedir.524  

İslam, kişilerin birbirlerinin gizli yönlerini araştırıp açığa çıkarmak yerine 

birbirlerinin ayıbını, kusurunu örttüğü bir toplum hedeflemektedir. Hz. 

Peygamber (sav), başkalarının ayıbını örten kişinin ayıbını da Allah’ın 

kıyamette örteceğini haber vermektedir. Ebû Hureyre’nin naklettiği hadis 

şöyledir: “Bir kul/kişi bir başka kişinin/kulu (n ayıbını) dünyada örterse, 

Allah da kıyamet günü onu (n ayıbını) örter.”525 

3.5.“SU-İ ZAN” DA BULUNMAK: 

“Zann”, sözlükte şüphe ve yakin anlamlarına gelmektedir. Ancak bu 

yakin olma durumu gözle görülebilen apaçık bir bilgi değil, düşünce sonunda 

elde edilebilen bir bilgidir.526 

Bir hadise göre Süfyan es-Sevri, zannı günah olan ve olmayan diye şu 

şekilde ikiye ayırmıştır: “Günah olan zan şudur: Bir kimse, bir başkası 

hakkında zanda bulunur ve onu söyler. Günah olmayan zan ise şudur: Bir 

kimse, bir başkası hakkında zanda bulunur fakat o zan kalbinde kalır ve onu 

kimseye söylemez.”527 Buna göre kişinin var olan bir sanıyı içinde tutmayıp 

bunu dışarıya aksettirmesi günah işlemesine sebep olur. Rasulullah (sav) bir 

hadisinde mü’minleri zandan sakındırmış ve zanda bulunmayı, sözlerin en 

yalanı olarak nitelendirmiştir.528 Hadiste, kesin olmayan bir bilgiyi dışa 

vurmanın yalan konuşmak olduğu vurgulanmıştır. Bir başka hadiste de, 

                                                   
523 Ebû Dâvûd, Edeb, 44 (Had. No: 4888). 
524 Âzimâbâdî, Avnu’l-Mabûd, XIII, 233.  
525 Müslim, Birr, 72 (Had. No: 2590). 
526 İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, “z-n-n”, XIII, 272. 
527 Tirmizî, Birr, 56 (Had. No: 1988). 
528 Buhârî, Edeb, 58 (Had. No: 5719); Müslim, Birr, 28 (Had. No: 2563). 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 127 ~ 

“Kişiye her duyduğunu söylemesi yalan olarak yeter.” buyruğu esasında, 

müslümanların su-i zandan uzak durmaları hususunda bir uyarıdır.529  

İnsanlara karşı önyargılı olmaya ve insanlar arasındaki güvenin 

zedelenmesine sebebiyet veren su-i zan, toplumsal yapının sağlıklı bir 

biçimde olan işleyişine zarar vermektedir. Su-i zanla ilgili en bariz örnek 

olarak sahabe döneminde yaşanan “ifk” hadisesi zikredilebilir. Hz. Âişe 

(r.a)’ye atılan iftiranın akabinde nazil olan ayetlerle, Allah bunun gibi belli bir 

dayanağı olmayan söylentiler karşısında mü’minleri hüsnü zanda 

bulunmaya çağırmıştır. Ayetlerde aynı zamanda, su-i zanda bulunup 

mü’minlerin annesine iftirada bulunanlara karşı hukuki müeyyideler 

konulmuştur.530 Başka bir ayette de, “Ey iman edenler! Zannın birçoğundan 

sakının. Çünkü zannın bir kısmı günahtır. Birbirinizin kusurlarını ve 

mahremiyetlerini araştırmayın...”531 buyrularak kişinin sebepsiz yere başka 

birine karşı su-i zanda bulunması menedilmiştir. Ayette günah olarak 

kastedilen zan, kişinin içinde tutmayıp ona göre hareket etmesidir. Birilerinin 

iyilik ve kötülüğe eşit mesafede olan ve ikisine de yorumlanabilen 

hareketlerini su-i zanda bulunup kötüye yorumlamak günah olan zandır. 

 

4. SEVGİNİN TOPLUMSAL YAPIYA ETKİSİ 

Erich Fromm varoluş süreciyle beraber insanın büyük bir yalnızlık 

içerisinde olduğunu iddia eder. Ona göre bu yalnızlık hissi, esasında insanın 

varoluşsal bir problemi olup aynı zamanda tüm korkuların, çaresizliğin ve 

suçluluk duygusunun kaynağıdır. O halde insanın söz konusu yalnızlığının 

üstesinden gelip izole olduğu dış dünyayla bütünleşmesi onun yaşaması için 

en büyük gereksinimidir.532 

                                                   
529 Mübârekfûrî, Tuhfetü’l-Ahvezi, VI, 106. 
530 Nur, 24/12-20. 
531 Hucurat, 49/12. 
532 Fromm, Sevme Sanatı, 18-19. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 128 ~ 

İnsanlık tarihi boyunca bu ihtiyaca binaen farklı çözümler aransa da 

geçmişte ve günümüzde en sık başvurulan yöntem Fromm’a göre, topluma 

uyum projesiyle bireyin, toplumun geleneklerini, uygulamalarını ve 

inançlarını kabul ederek topluma entegre olmasını sağlamak olmuştur. Bu 

amaç uğruna toplumun yapısına göre farklı yöntemler kullanılmıştır. 

Totaliter rejimlerde topluma uyulması için korkutma ve yıldırma yöntemleri 

kullanılırken, demokratik toplumlarda ise bunun gerçekleşmesi için telkin ve 

propagandaya başvurulmaktadır. Çağdaş batı toplumunu ele aldığımızda 

bireyin toplumla bütünleşmeye adeta kendisini adadığı görülür. Bireyler 

herkes gibi giyinme, onlarla aynı alışkanlıkları edinme, ortak duygu ve 

düşünceye sahip olma çabası güder. Amaç bir nevi sürüye dâhil olmaktır. 

Kişinin; memur, yönetici, idareci gibi pozisyonlarda olması bir farklılık 

oluşturmaz. Aksine kişilerin farklı statülerde çalışması onlara bir inisiyatif 

sağlamaz. Zira belirli durumlara göre belli duygular ve takınılacak tavırların 

nasıl olması gerektiği belirlenmiştir. Bir anlamda insanlar tek tip olmaya 

zorlanır. Eşitlik söylemiyle insanların; bireysellikten uzak, sorun çıkarmayan, 

seri halde üretime odaklanmış insan atomlarına dönüştürülmesi 

amaçlanmaktadır. Seri üretim yapılacak ürünler nasıl standart hale 

getiriliyorsa, insanlar da toplumsal süreçle beraber tek tip olmaya zorlanır. Bu 

standartlaşmaya da “eşitlik” adı verilir. Nihayetinde mevcut eşitlik 

anlayışıyla insanlar birlik olma yerine aynileşir. Bu şekilde toplumla tam 

olarak bütünleşemeyen insan yalnızlığından ve dolayısıyla korkularından 

tam olarak sıyrılamaz. Günümüz modern toplumlarına baktığımızda; alkol, 

madde bağımlılığı, tecavüz, intihar ve cinayet vakalarının yaygın olması 

toplumun bütünleşmesi amacının başarıya ulaşmadığı gözükmektedir. 533 

Toplumsal birlik ve bütünlüğün oluşması ancak insanlar arasında 

sevginin hâkim olmasıyla mümkün hale gelir. Sevgi, insanı Fromm’un 

insanın varoluşsal sorunu olarak tanımladığı yalnızlık duygusundan 

kurtulmasını sağlayan etkin bir güçtür. Sevgi gerçek anlamda insanlar 

                                                   
533 Fromm, Sevme Sanatı, 22-27. 



- Hadislerde “Sevgi”- 
 

~ 129 ~ 

arasındaki birlik ve bütünlüğü sağlarken bireylerin kendisi olarak kalmasına 

olanak tanır.534 

Spinoza’nın etkin bir duygu olarak tanımladığı sevginin en etkin özelliği 

verici olmaktır. Verici olmak esasında insanı yoksunlaştıran değil, aksine 

insanı mutlu ve güçlü kılan bir eylemdir. Verme eyleminin karşıdaki kişiyi de 

harekete geçiren bir yönü vardır. Bu, verme eyleminin karşıdakinin de verici 

olmasını sağlaması demektir. Böylece toplumsal yapıyı oluşturan bireylerin 

birbirlerine olan duyarlılığı onların bir bütün olmasına katkı sunacaktır. 

Verme eyleminin kişinin karakteriyle ilgili olduğu da göz önüne alınacak 

olursa veren kişinin; kibir, bencillik, başkalarını sömürme gibi vasıflardan 

uzak biri olduğu düşünülebilir. Bu vasıflara sahip olan bireylerin 

oluşturduğu toplum, huzur ve güven vadedecektir.535 

Sevgi, verme etkinliğinin dışında; “özen, sorumluluk duygusu ve saygı” 

öğelerini barındırır. Özen, sevilen şeyin yaşaması ve gelişmesi için duyulan 

etkin ilgiye denir. Sorumluluk ise, başkalarının ihtiyaç ve yoksunluklarına 

karşı duyarlı olup, bu duruma yanıt verebilmeyi ifade eder. Sevginin olmazsa 

olmaz koşulu saygı da, başkasının kendine özgü bireyselliğini algılamayı 

gerektirir. Zikredilen bu değerler, toplumu ayakta tutan yapıtaşları olarak 

değerlendirilebilir. Ancak bu değerlerin uygulanabilir olması için bilgi 

gereklidir. Bu, insanları tanıyarak sağlanacak bir bilgidir. Kişi sevme gücüyle 

karşıdakini tanımanın ötesine geçerek onun içine nüfuz eder. Böylelikle tam 

anlamıyla bir birleşmeden söz edilebilir.536 

Buscaglia’ya göre, günümüz toplumlarının bir gelecek vadetmesi için 

insanlar arasındaki sevginin hâkim kılınması aciliyet gerektiren bir 

durumdur. O daha da ileri giderek, tarihin kritik bir noktasına gelmiş olan 

insanoğlunun tek çıkar yolunun sevmek olduğunu iddia eder. Aksi halde; 

“nefret, şiddet, önyargı, insan hayatına saygısızlık” gibi unsurların çok yaygın 

                                                   
534 Fromm, Sevme Sanatı, 28-31. 
535 Fromm, Sevme Sanatı, 32-37. 
536 Fromm, Sevme Sanatı, 37-39. 



- Semra Bilgin Ekin - 
 

~ 130 ~ 

olduğu günümüz dünyası felaketlerin eşiğine gidecektir. Buscaglia her ne 

kadar sevgiyi romantik bir saçmalık, idealist bir hayal ve bilim dışı olarak 

gören aydınlar olduğunu belirtse de, onlara karşı insanlığı kurtarmak adına 

mücadele etmek gerektiğini savunur. Zira ona göre sevgiyi birleştirici ve 

iyiliğe yöneltici tek evrensel güç olarak kabul etmeliyiz. Ancak bu şekilde, 

insanların birbirinden farklı özellikleri ön plana alınıp, ayrıştırıcı bir unsur 

olarak ele alınmaz. Aksine düşmanlık beslenen kişilerle bile insani ortak 

duygulara sahip olunduğu idrak edilebilir.537 

Sonuç olarak; bireysel bir olgu olarak gerçekleşmeye başlayan sevginin, 

zamanla tüm topluma sirayet ederek, insanları birlik ve bütünlüğe götürecek 

olan bir güç olduğu söylenebilir. Nitekim sevgiyi arttırmak için hadislerde 

geçen emir ve tavsiyeler başlığı altında zikrettiğimiz; yardımsever olmak, 

hastaları ziyaret etmek, selamlaşmak ve hediyeleşmek gibi sevginin dışa 

vurumu olarak değerlendirilebilecek unsurlar, İslam’ın sağlıklı bir toplumun 

inşası için öngördüğü temel yapıtaşlarıdır.

                                                   
537 Buscaglia, Leo, 9 Numaralı Otobüsle Cennet’e, Çev: Belkıs Dişbudak, İnkılap Yayınevi, 

İstanbul 1988, 13-15. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

- SONUÇ - 



~ 132 ~ 

 

 

 

 

 

Sevgi fıtri bir duygu olup bireylerin ve toplumların yapısını şekillendiren 

etkin bir güçtür. Sevgi konusu Kur’an ve hadiste; “el-muhabbe”, “el-

mevedde”, “er-rahme”, “er-rıza”, “el-alak”, “el-heva” gibi kavramlar 

kapsamında ele alınmış, kimi varlıklara karşı duyulan sevgi övülüp tavsiye 

edilirken, kimi varlıklara duyulan sevgi de yerilmiş ve ondan kaçınılması 

istenmiştir. Konuyla ilgili ayet ve hadis metinleri incelendiğinde net olarak 

ifade edilebilir ki; İslam’a göre bir mü’minin nazarında Allah merkezli bir 

sevgi anlayışı hâkim olmalıdır. Buna göre bir mü’min, inancı gereği en çok 

Allah’ı sevmeli ve onun diğer varlıklara olan sevgisi de Allah’ın rızası 

çerçevesinde şekillenmelidir. 

Bu anlayış doğrultusunda sevgi, insani ilişkilerin niteliğini belirlemede 

oldukça önem arz etmektedir. Ayrıca, başta Allah ve Peygamber sevgisi 

olmak üzere diğer varlıklara izafe edilen sevgi, ortaya konulan eylemlerle 

ilişkilidir. Kur’an ve hadis metinlerinde kişinin sevme duygusunu annesine, 

babasına, eşine, çocuğuna ve genel olarak toplumsal ilişkilerde diğer 

insanlara karşı nasıl yansıtacağı çok yönlü bir şekilde ele alınmış ve bu 

ilişkilerde sevgi temelli ahlâki vazifeler ortaya konmuştur. Kişinin herhangi 

bir varlığa yöneltmesi istenen sevgi eylemden kopuk bir sevgi değildir. Genel 

olarak sevgi duyulması istenen varlıklara “hak”, “şefkat”, “merhamet”, 

“ihsan” gibi kavramlar bağlamında iyilik yapılması ve onların haklarının 

gözetilmesi istenmiştir. 

Anne-babaya sevgiyle muamele etmek bazı hadis metinlerinde “ihsan” 

ve “birru’l-valideyn” bağlamında ele alınmış ve bu kavramlarla anne-babaya 

iyilik ve itaatin önemi üzerinde durulmuştur. Bazı hadis metinlerinde ise 



 

 
 

~ 133 ~ 

“ukûk” ta’biri kullanılarak evladın, ebeveynine asi olması ve saygısızlıkta 

bulunması yasaklanmıştır. 

Kur’an ve hadis metinlerine göre evlat sevgisi, anne-baba için fıtri bir 

duygu olmasıyla beraber, bu sevgi çocuklara şefkat ve merhamet temelli bir 

yaklaşımla sunulmalıdır. Ayrıca, çocukların ruhen ve bedenen bakıma 

muhtaç olmaları açısından “hak” bağlamında da onlara muamele etmek 

gerekir. Bu hususlara riayet edildiğinde anne-baba için bir lütuf olan evlat 

sevgisinin, hayattaki ana gayeye dönüşmesi durumunda ise dünya-ahiret 

dengesi açısından bir tehlike arz edeceği ifade edilebilir. 

Kur’an’a göre Allah insanı erkek ve dişiden yaratıp aralarına sevgi ve 

şefkat duygusu yerleştirmiştir. Bu duygu fıtri olup beşer hayatının devamı 

için de gereklidir. Ancak bütün sevgi çeşitlerinde olduğu gibi karşı cinse karşı 

da Allah sevgisinin önüne geçecek şekilde tutkulu bir sevgi kınanmıştır. 

Hadis metinlerine göre erkek ve kadın arasındaki sevginin artması ve bu 

sevginin meşru zeminde gerçekleşmesinin yolu nikahtır. 

“Allah için sevme” perspektifinden hareketle birine duyulan sevginin en 

güzel ifadesinin mü’min sevgisi olduğu söylenebilir. İslam, mü’minler 

arasında yaşanmasını arzuladığı bu sevme duygusunun esasında mü’minler 

arasında kardeşliğe dönüşmesini amaçlamaktadır. Kur’an ve sünnetten 

hareketle denilebilir ki, mü’minler arasında sevgiden hâsıl olan kardeşlik 

duygusu toplumların huzur, refah ve barış içinde yaşaması açısından bir 

başlangıç noktasıdır. Esasında nihai hedefin; zulmün, şirkin ve şer olarak 

nitelenebilecek bütün amellerin karşısında birlik olup hak, adalet ve tüm 

ahlaki değerleri hâkim kılma amacını güden ve bir “insan kardeşliği” 

olgusunu akla getiren yeryüzü topluluğu olduğu söylenebilir.  

Arzulanan bu toplum modelinin insani ilişkilerde sevgi temelli muamele 

yoluyla gerçekleşebileceği hakikati, sevginin korunması ve arttırılması 

hususunun önemini hatırlatmaktadır. Yardımlaşmak, hastaları ziyaret etmek, 

selamlaşmak, hediyeleşmek insanlar arasındaki sevgiyi pekiştiren, birlik ve 

beraberliği sağlayan bazı unsurlardır. Sağlıklı ve huzurlu bir toplum için bu 



 

 
 

~ 134 ~ 

tür hasletleri yaygınlaştırmak, ayrıca; yalan söylemek, haset etmek, gıybet 

etmek, tecessüste ve su-i zanda bulunmak gibi toplum düzenini menfi yönde 

etkileyecek tutum ve davranışlardan kaçınmak gerekir.



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

- KAYNAKÇA – 

 



~ 136 ~ 

Aktaş, Hamza, “İslam’da Çevre Bilinci ve Eğitimi”, Turkish Studies = Türkoloji 

Araştırmaları: International Periodical for the Languages, Literature and 

History of Turkish or Turkic, 2014, Cilt: IX, Sayı: 8, 153-170. 

Albayrak, Kadir, Tek Tanrılı Dinlerde Barış ve Şiddet İkilemi, Berikan Yayınevi, 

Ankara 2016. 

Aliyyu’l-Kârî, Ebü’l-Hasen Ali b. Sultan (1014/1605), Mirkâtu’l-Mefatih Şerhu 

Mişkâtu’l-Mesabih, (nşr. Sıdkî Muhammed Cemil el-Attâr), I-XI, Dâru’l-

Fikr, Beyrut 1994. 

Âlûsî, Ebü’s-Senâ Şihâbüddîn Mahmûd b. Abdillâh b. Mahmûd el-Hüseynî 

(1270/1854), Rûhu’l-Meâni fi Tefsiri’l-Kur’âni’l-Azîm ve’s-Seb’i’l-Mesânî, I-

XXX, Dâru İhyâİ’t-Türâsi’l-Arabî, Beyrut trs. 

Âsım Efendi (1235/1819), Kâmûsü’l Muhit Tercümesi (el-Okyanusu’l-Basit fi 

Tercemeti’l-Kâmûsi’l-Muhit), çev., Mustafa Koç, Eyyüp Tanrıverdi, I-VI, 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, İstanbul 2014. 

Asil, Yasin Şeref Asil, Dini Terimler Sözlüğü, Alter Yayıncılık, Ankara 2011. 

Ateş, Abdurrahman, Kur’an’a Göre Dinde Zorlama ve Şiddet Sorunu, Beyan 

Yayınları, İstanbul 2002. 

Ateş, Ali Osman, İslam ve Doğal Hayatın Korunması, Çukurova Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2003, cilt: III, sayı:1, 1-34. 

Ay, Mehmet Emin, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım?, Timaş Yayınları, 

İstanbul 2016. 

Aynî, Bedrûddin Mahmûd b. Ahmed (855/1451), Umdetü’l-Kârî Şerhu Sahihi’l- 

Buharî, I-XXV, Daru’l-Fikr, Beyrut trs. 

Âzimâbâdî, Ebü’t-Tayyib Muhammed Şemsülhak (1329/1911), Avnu’l-

Ma’bûd, Şerhu Süneni Ebî Dâvûd, I-XIV, (thk. Abdurrahmân Muhammed 

Osman), el-Mektebetü’s-Selefiyye, Medine 1968. 

Bâcî, Ebü’l-Velîd Süleymân b. Halef (474/1081), Kitâbü’l-Müntekâ şerhu’l-

Muvatta’, I-VII, Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmî, Kahire 1332. 



 

 
 

~ 137 ~ 

Bayraktar, Mehmet, İslam ve Ekoloji, DİB Yayınları, Ankara 1992. 

Belâzurî, Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahyâ (279/892), Futûhu’l-Büldân, (nşr. 

Ömer Enis et-Tabbâ’), Müessesetü’l-Me’ârif, Beyrut 1987. 

Ahmed b. Hanbel (241/855), Müsnedü’l-İmâm Ahmed bin Hanbel, thk. Şu’ayb 

el-Arnaût vdğ. , I-L, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1995-2001. 

Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâil (256/870), el-Câmiu’s-Sahîh, thk. 

Mustafâ Dîb el-Buğâ, I-VII, Dâru İbn Kesîr-Yemâme, Beyrut 1993. 

Bulut, Halil İbrahim, “rıza”, DİA, İstanbul 2008. 

Buscaglia, Leo, 9 Numaralı Otobüsle Cennet’e, Çev: Belkıs Dişbudak, İnkılap 

Yayınevi, İstanbul 1988. 

......................, Sevgi, çev., Nejat Ebcioğlu, İnkılap Kitabevi, İstanbul trs. 

Chapman, Gary, Beş Sevgi Dili, Çev: Selim Yeniçeri, Koridor Yayıncılık, 

İstanbul 2017 

Çağrıcı, Mustafa, “Ana Baba”, DİA, İstanbul, 1991. 

......................, “Sıdk”, DİA, İstanbul 2009. 

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdirrahmân (255/869), es-Sünen, I-IV, 

(thk. Huseyn Selim Esed ed-Dârânî), Dâru’l-Muğnî, Riyad 2000. 

Demiray, Kemal, Temel Türkçe Sözlük, İnkılap Kitabevi, Anka Ofset, 

İstanbul,1988 

Ebû Dâvûd, Süleyman b. el-Eş’as b. İshâk es-Sicistanî el-Ezdî (275/889), es-

Sünen, I-VII, (thk. Şuayb el-Arnaûd vdğ.), Dâru’r-Risâleti’l-Alemiyye, 

Dımaşk 2009. 

Efendioğlu, Mehmet, “Selâm”, DİA, İstanbul 2009. 

Esed, Muhammed (v.1413/1992), Kur’an Mesajı, Çev: Cahit Koytak- Ahmet 

Ertürk, I-III, İşaret Yayınları, İstanbul 1999. 



 

 
 

 ~138 ~ 

 

Fromm, Erich, Sevme Sanatı, çev., Özden Saatçi Karadana, İlya Yayınevi, İzmir 

2009. 

Gazâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed (505/1111), İhyâu Ulûmi’d-

Dîn, Çev: Mehmed A. Müftüoğlu, I-VIII, Pırlanta Yayınları, İstanbul trs. 

Gümrükçüoğlu, Süleyman, İmtihan ve Dünyevileşme, Turkish Studies, 2015, 

Cilt: X, Sayı: 2, 411-434. 

Gündüz, Şinasi, İnsan ve İnsan Sevgisi, İslam’da Sevgi Temelinde Beşeri 

Münasebetler-İlmi Toplantı-, 59-71, 2010. 

Hamidullah, Muhammed (1423/2002), Hz. Peygamber Gayr-ı Müslimlere 

Nasıl Davrandı, Çev: Suphi Seyf, İlim ve Sanat Dergisi, Ankara, 1986, sayı: 

7, 12-18. 

Harâitî, Muhammed b. Câfer Ebû Bekr (327/939), Hadislerde Sevgi ve Aşk, çev., 

Yusuf Eğinç, Ocak Yayıncılık, İstanbul 2009. 

Hatipoğlu, Haydar, Sünen-i İbn Mâce Tercemesi ve Şerhi, Kahraman Yayınları, 

I-X, İstanbul 1983. 

Hattâbî, Ebû Süleyman Hamd b. Muhammed (388/998), Me ‘alimü’s-sünen, 

nşr. Muhammed Râğıb et- Tabbâh, I-IV, Matba‘atü’l- İlmiyye, Halep 1932-

1934. 

Humeydi, Abdülaziz b. Abdullah, İslam Kardeşliği, çev., Ahmet Gündüz, Beka 

Yayınları, İstanbul trs. 

Izutsu, Toshıhıko (1414/1993), Kur’an’da Dini ve Ahlaki Kavramlar, Çev: 

Selahattin Ayaz, Pınar Yayınları, İstanbul 2017. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Ahmed b. Ali Askalânî (852/1449), el-İsâbe fi Temyîzi’s-

Sahâbe, (thk. Âdil Ahmed Abdülmevcûd-Ali Muhammed Mu’avviz, I-

VIII, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1995. 



 

 
 

~ 139 ~ 

......................, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buharî, I-XIII, Dâru’l-Ma’rife, Beyrut 

1960. 

İbn Mâce, Ebû Abdullah Muhammed b. Yezid el-Kazvînî (273/887), Sünen, I-

V, thk. Şuayb el-Arnaût vdğ., Dâru’r- Risâleti’l-Âlemiyye, Beyrut 2009. 

İbnu’l-Esîr, Ebü’l-Hasan Ali b. Muhammed (630/1233), Üsdü’l-ğâbe fi 

ma’rifeti’s-sahâbe, (thk. Ali Muhammed Mu’avviz-Âdil Ahmed 

Abdülmevcûd, I-VIII, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1994. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Abdülmelik (218/833), es-Siretü’n-Nebeviyye 

(Siret-i İbn Hişam), I-IV, Çev: Hasan Ege, Ravza Yayınları, İstanbul 2013. 

İbn Kayyım el-Cevziyye (751/1350), Allah Sevgisi, çev., İshak Emin Aktepe-

Ahmet Akbaş, Karınca Polen Yayınları, İstanbul 2015. 

......................, Medâricü’s-Sâlikin, I-III, (thk. ve ta’lik Muhammed Mu’tasım 

Billahi’l- Bağdadi), Daru’l-Kitabi’l Arabi, Beyrut 2003. 

......................, Ravzatu’l-Muhibbin ve Nüzhetü’l-Müştakin, Dâru’n-Nübelâ, 

Beyrut trs. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Muhammed b. Mükerrem (711/1311), Lisânu’l-Arab, 

I-XV, Dâru Sâdır, Beyrut trs. 

İbn Sa’d, Ebü Abdillah Muhammed b. Sa’d (230/845), et-Tabakâtü’l-Kebîr, I-XI, 

thk. Ali Muhammed Ömer, Mektebetü’l-Hancî, Kahire 2001. 

İbn Teymiyye (728/1328), Allah Sevgisi, çev. Mehmet Akıncı, Guraba 

Yayıncılık, İstanbul 2015. 

......................, Kaidetü fi’l-Muhabbe, (thk. Muhammed Reşâd Salim), 

Mektebetü’t-Türâsi’l-İslâmi, Kahire trs. 

......................, el-‘Ubûdiyye (thk. Ali Hasen Abdülhamid), Dâru’l-Asâle, 

İsmailiyye 1999. 

İbnü’l-Esîr, Mecduddîn el-Mübârek b. Muhammed (606/1210), en-Nihaye fi 

Ğaribi’l-Hadis ve’l-Eser, I-V, (thk. Tahir Ahmed ez-Zâvî, Mahmud 



 

 
 

 ~140 ~ 

 

Muhammed et-Tanâhî), I-V, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arab-Mektebetü’l-

İslâmiyye, Beyrut trs. 

Karagöz, İsmail, Dinî Kavramlar Sözlüğü, DİB Yayınları, Ankara 2015. 

Karaman, Fikret, Anadolu Kültüründe Hz. Peygamber Sevgisi, Diyanet Aylık 

Dergi, Eylül 2001, sayı: 129, 36-41. 

Kaya, Osman, Kur’an’a ve Sünnete Göre Çevre Bilinci ve Ahlakı, Dicle 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016, Cilt: XVIII, Sayı: 2, 81-95. 

Komisyon, Hadislerle İslam, I-VII, DİB Yayınları, Ankara 2013. 

Komisyon, Kur’an Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, I-V, DİB Yayınları, Ankara 2014. 

Komisyon, Mu’cemü-l Vasît, Mektebetü’ş-Şurûki’d-Devliyye, Mısır 2004. 

Kurtubî, Şemsuddin Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed b. Ebû Bekir b. 

Ferah (671/1273), el-Câmi’u li Ahkâmi’l-Kur’ân, I-XXI, (nşr. Hişâm Semir 

el-Buharî), Dâru Âlemi’l-Kütüb, Riyad 2003. 

Kuşeyrî, Ebü’l-Kâsım Abdülkerim b. Hevâzin (465/1072), er-Risâletü’l-

Kuşeyrîyye, I-II, (thk. Abdülhalim Mahmûd-Mahmûd b. eş-Şerif, Dâru’l-

Me’arif, Kahire trs. 

Kutub, Seyyid (1386/1966), Fîzılâl-il-Kur’an, çev. İ. Hakkı Şengüler, M. Emin 

Saraç, Bekir Karlığa, I-XVI, Hikmet Yayınları, İstanbul 1971. 

Küçük, Raşit, Sevgi Medeniyeti, Rağbet Yayınları, İstanbul 2007. 

......................, Sevgi Medeniyetimiz, Elmalı İrfan ve Sevgi Şehri, 2009, 11-16. 

Lings, Martin (1426/2005), Hz. Muhammed'in Hayatı, Çev: Nazife Şişman, İz 

Yayıncılık, İstanbul trs.  



 

 
 

~ 141 ~ 

Mâlik b. Enes, Ebû Abdullâh İbn Mâlik b. Ebû Âmir el-Asbahî el- Yemenî 

(179/795), Muvatta’, I-VIII, (thk. Muhammed Mustafa el-A’zamî), 

Müessesetü Zâyed b. Sultân, Abudabi 2004. 

Martı, Huriye, Hadisler Ekseninde Çevre Ahlakı, Etkileşim Yayınları, İstanbul 

2013. 

Mevdûdî, Ebü’l-A’lâ (1400/1979), Tefhimu’l Kur’an, Çev. Muhammed Han 

Kayanî vdğ., I-VII, İnsan Yayınları, İstanbul 1987. 

Mübârekfûrî, Ebu’l-Ulâ Muhammed Abdurrahman b. Abdurrahim 

(1354/1935), Tuhfetü’l-Ahvezi bişerhi Cami’i’t-Tirmizî, I-X, Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut, 1410/1990. 

Münâvî, Zeynüddin Muhammed Abdürraûf b. Tâcil’ârifîn (1031/1622), 

Feyzu’l-Kadîr Şerhu’l-Cami’i’s-Sağîr, I-VI, Dâru’l-Ma’rife, Beyrut 1972. 

Müslim, Ebu’l-Huseyn Müslim b. el-Haccac (261/875), Sahîhu Müslim, I-V, 

(nşr. Muhammed Fuâd Abdülbâki), Dâru İhyâİ’l-Kütübi’l-Arabiyye, 

Kahire 1991. 

Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb (303/915), Sünenü’n-Nesâî, nşr. 

Mektebü Tahkiki’t-Türâsi’l-İslâmî, I-VIII, Dâru’l-Ma’rife, Beyrut trs. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahya b. Şeref (676/1277), el-Minhâc Şerhu Sahîhi 

Müslim b. el-Haccâc, I-XVIII, el-Matba’atü’l-Mısriyye, Mısır 1929-1930. 

Özdemir, İbrahim, Çevre-Ahlak İlişkisi, Felsefe Dünyası Dergisi, 1994, Sayı: 14, 

49-60. 

Peck, M. Scott, Az Seçilen Yol, çev., Semra Ayanbaşı, Akaşa Yayınları, İstanbul 

2016. 

Râgıb el-İsfahânî, Ebü’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed (502/1108), Müfredâtü 

Elfazi’l-Kur’an, (thk. Safvân Adnan Dâvudî), Dâru’l-Kalem- ed-Dâru’ş-

Şâmiyye, Dımaşk-Beyrut 2009. 



 

 
 

 ~142 ~ 

 

Razi, Fahruddin Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer (606/1210), Mefâtihu’l-

Gayb, I-XXXII, Daru’l- Fikr, Beyrut 1981. 

 Rızâ, Reşîd (1354/1935), Tefsiru’l-Menâr, I-XII, Dâru’l-Menâr, Kahire 1947. 

Suruç, Salih, Peygamberimizin Hayatı, Nesil Yayınları, İstanbul 2013. 

Tirmizî, Muhammed b. İsa (279/892), Câmi’u’t-Tirmizî, I-V, (thk. Ahmed 

Muhammed Şakir vdğ.), Şirketü Mektebeti ve Matbaati Mustafa el-Bâbi, 

Mısır 1962-1977. 

Toksarı, Ali, ” Birr”, DİA, İstanbul, 1992. 

Topaloğlu, Bekir, “Selâm”, DİA, İstanbul 2009. 

Yargıcı, Atilla, Kur’an’ın Önerdiği İdeal İnsan Modelinin Oluşmasında Sevginin 

Rolü, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara 2002.  

Yazır, Elmalılı Hamdi (1361/1942), Hak Dini Kur’an Dili, I-IX, Eser Neşriyat, 

1979. 

Yıldırım, Muhammed Emin, Efendimizi Sahabe Gibi Sevmek, Siyer Yayınları, 

Aralık 2016. 

Yiğit, Yaşar, “Hayvana Merhamet Etmenin Dini Boyutu”, Diyanet Aylık Dergi, 

Şubat 2003, Sayı:146, 13-17.




